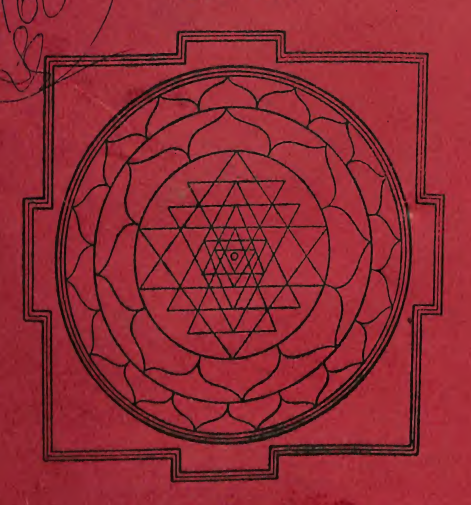
ARTHUR AVALON

# TANTRIK TEXTS

T-13/1

VOL. XX.



## CHIDGAGANACHANDRIKA.

EDITED BY

SWAMI TRIVIKRAMA TIRTHA.

CALCUTEA,

SARSERIT BOOK DEPOT.

LONDON

LUZAC & CO.

28/1, CORNWALLIS STREET. 1936. 46, GREAT RUSSELL STREET, W. C



122-A

Arthur Avalon Series-

## TANTRIK TEXTS

VOL. XX

## CIDGAGANA=CANDRIKA

WITH ENGLISH INTRODUCTION BY

ARNOLD AVALON

करकार शीव मिठका पुस्तकाळथ गुप्तगंगा निशास प्रवेशांक नं॰.....

EDITED BY

SVĀMÎ TRÎVIKRAMA TÎRTHA

NO. 145

PUBLISHED BY THE

ĀGA MĀNUSANDHĀNA SAMITI

7-A, Chāldābāgān, Calcutta.

CALCUTTA.

SANSKRIT BOOK DEPOT,

28-1, Cornwallis Street.

LONDON
LUZAC & Co.
46, Great Russel Street, w. c. 1.

#### Nearly ready :-

- 1. Anandalahari (आनन्दलहरी) with commentary. Enlarged and Revised 3rd Ed.
- 2. Tārāvaktisudharṇava (तारांभिकिसुधार्णवः)

#### In preparation :-

- I. Matsyasūkta (मत्स्यस्कम्)
- 2. Lakṣmī Tantra (लक्लीतन्त्रम्)

Printed by—Chandra Sekhar Pathak.

Maharastra Press,

5, Simla Street, Calcutta.

#### INTRODUCTION

#### CHAPTER I

#### Authorship and Date of the Cidgagana-candrikā

The publication of the manuscript containing the text of the Cidgagana-candrikā—a book dealing with Saiva Tāntrikism in a masterly but somewhat abstruse style, demands first of all a few words about its author and date. The book has been declared by an expert Sanskrit Pandit like Svāmī Śrī Trivikrama Tīrtha to be the work of the great poet Kālidāsa and his opinion is shared by others.

That Cidgagana-candrikā is the work of Kālidāsa is clearly stated by the author himself in many places of the text. In the benedictory verse the author says:—

#### "इह कालिदासचन्द्रप्रसूतिरानन्दिनी स्तुतिव्याजात्।" ३

The concluding stanzas of the book also make further notes to the same effect:—

"सिद्धनाथकृततत्क्रमस्तुतेः कालिदासरचिताञ्च पश्चिकाम्।" ३०५ "कालिदासपद्वीं तवाश्चितस्तत्ः साद्दृतवाग् विज्ञश्मणः॥" ३०६

In his 'Parimala' commentary on his own work "Mahārthamañjarī," Gorakṣanātha (Maheśvaranātha) has quoted several passages from the Cidgagana-candrikā to substantiate his own statement. While quoting passages from the Cidgagana-candrikā the great scholar-mystic Bhāsurānandanātha (Bhāskara Rāya) in his commentary, named 'Saubhāgya-bhāskara, on the 'Lalitā-sahasranāma, acknowledged them as Kālidāsa's assertions. In some places he even mentioned the name of Cidgagana-candrikā. Amṛtānandanātha, too, in his 'Dīpikā' commentary on the 'Yoginīhṛdaya,' has referred to this celebrated work. Again, Cidgagana-candrikā by Kālidāsa is referred to by Kaivalyāśrama, a pupil of Govindāśrama, in his Saubhāgyabodhinī Ṭīkā on Ānandalaharī,\* This clearly shows that the name of the author of Cidgagana-candrikā is Kālidāsa.

Cf. Catalogus Codicum Sanscriticorum (Oxf.), p. 108.

Is the author of the Cidgagana-candrikā then the same person as the great poet Kālidāsa, the brightest gem of the court of Vikramāditya? If, after going through Khandana-khanda-khādya, we can recognise a philosopher in Srī Harṣa, the author of the Naiṣadhīya, there is nothing to be surprised at if the great poet Kālidāsa be found to be the author of a book on Tantra. Tradition says that for his supreme devotion to Goddess Kālī, he obtained from her the gift of his unparalleled poetic genius. Now the author of the Cidgagana-candrikā is also known to be a worshipper of Kālī. In many places of this book, while speaking of the glory of devotion, he addressed the Devī as Kālī and introduced himself as Kālīdāsa, the servant of Kālī. He says:—

### "सेवलं तद्नुवर्णनेऽप्युमे त्वन्मुदे तद्पि दासजल्पितम्।" २७२ Again the last line "सन्मार्गालोकनाय व्यपनयतु स वस्तामसीं वृत्तिमीशः।"

of the second verse of the Cidgagana-candrikā is identical with the last line of the opening (Nāndī) verse of the Mālavikāgnimitra which may also lead to the supposition that the Mahākavi Kālidāsa and the Tāntrika Kālidāsa, the author of the Cidgagana-candrikā, are one and the same person.\*

Another traditional account records that Kālidāsa was left an orphan by the death of his parents in the prime of their lives. Brought up by a cowherd in his helpless condition, the boy though very handsome, remained illiterate. Bhīmaśukla, the king of Benares, had a daughter named Vāsantī, who was the most accomplished lady of the day. She had taken a solemn vow not to take anyone as her husband who would not be well versed in all arts and sciences. The king's ministers, who were vanquished by her in learned discussions, cleverly got her married to this Kālidāsa by a stratagem. Soon after, the princess discovered the trick that had been played on her. She, however, being a devotee of Kālī, the Goddess out of pity for her marked upon Kālidāsa's tongue the Māntrika letters

<sup>\*</sup> It would not be perhaps qui e irrelevant to point out in this connexion that the concluding line of the Cidgagana-candrika which runs as

<sup>&#</sup>x27;वानरार्थमहागुद्यं श्रीवत्सो विद्धे स तु'

suggests that the author was possibly known as Sribatsa,

(Vijākṣarāṇi) which endowed him with a ready wit in speaking and versifying. After that he came to be known as a Mahākavi and became a devoted worshipper of Kālī.\* That Kālidāna was a worshipper of Kālī may be guessed from the celebrated Stotra Śyāmalādaṇḍaka (Kāvyamālā, N.S.S.), which is ascribed to Kālidāsa. In this work he has sung the glory of Mātangī who is one of the sixteen-Mahāvidyās.

Do the dates, however, agree to warrant such identification? Of documentary evidences relating to the date of the Cidgagana-candrikā we have nothing more than the few following references.

The Sloka 305 of the work, as quoted above, states that it is more or less a continuation of Kramastuti by Siddhanātha who is also known as Sambhunātha. This has also been said by Pṛthvīdharācārya in his Bhuvaneśvarī Stotra.† So there can be no doubt that the Cidgagana-candrikā of Kālidāsa was composed after the Kramastuti. But Abhinavaguptapāda also composed another work named Kramastotra. This work is not the same as that of Sambhunātha's. Kramastotra by Abhinavaguptapāda was composed in the 66th year of Kāshmīr. The concluding lines of Kramastotra clearly state this.

Again, it is known that Sambhunātha and Abhinava-guptapāda lived and wrote in the same age. To be a little more precise, it should be made clear that from Sambhunātha Abhinavaguptapāda gathered a complete knowledge of the purport and mystery of the Tantras, and then began writing Tantra-Nibandhas. Abhinavagupta did not feel ashamed to admit this in many places of his numerous works.‡ Now

<sup>\*</sup> Religion and Philosophy of Kändasa by Narssimha Iengar, B. A., M. R. A. S.,—Vide Indian Antiquary, Vol. XXXIX, 1910.

<sup>†</sup> श्रीसिद्धनाथ इति कोऽपि युगे चतुर्थे
प्रादुर्वभूव करुणावरुणालयेऽस्मिन् ।
श्रीशम्भुरित्यभिधया समयी प्रसन्नं
चेतश्चकार सकलागम-चक्रवर्ती ॥ —भुवनेश्वरीस्तोत्रम्—३७
‡ श्रीशम्भुनाथात् करुणारसेन स्वयं प्रसन्नाद्वनपेश्चन्त्रत्या ।
काश्मीरिकोऽभिनवगुप्तपदाभिधानः श्रीतन्त्रसारमकरोद्वज्जना क्रमेण ।
—तन्त्रसार

Abhinavagupta composed Brhat-pratyabhijñā-vimarśinī in 1014

A. D. The last two lines of the work throw much light on this problem.—

## "इति नवतितमेऽस्मिन् वत्सरेऽन्ते युगांशे तिथि-शशि-जलिधस्थे मार्गशीर्पावसाने॥"

Probably the Cidgagana-candrikā was composed a little earlier than Abhinavaguptapāda's Tantrāloka. The date of the composition of the Cidgagana-candrikā may, therefore, be fixed near the beginning of the 11th century A.D. Can its author be identified with the great poet Kālidāsa of immortal fame, who can by no means be placed later than the sixth century A.D.? The answer is plain enough.

It will not be out of place here to make a passing reference to Mātṛgupta who is regarded as the Kālidāsa of Kāshmīr. Mātṛgupta lived during the time of Emperor Harṣa-Vikramāditya of Ujjayinī, and later on was made the king of Kāshmīr by the great Emperor. He belonged to the 'Trika' School of Kāshmīr and finally renounced the world after the death of his patron Vikramāditya. A detailed account of his life may be obtained from Kalhaṇa's Rājataraṅgiṇī.\* Again, in the Prabandha-Koṣa by Rājaśekhara it īs stated that there were three poets of the name of Kālidāsa, Abhinava-Kālidāsa, and Nava-Kālidāsa. (9th-10th century A.D.)†

Poet Kālidāsa's name has been almost a household word of India, so much so that different types of works belonging to

इत्यागमं सकलशास्त्रमहानिधानाच्छीशम्भुनाथवदनादिधगम्य सम्यक्। शास्त्रे रहस्यरससन्तिसुन्दरेऽस्मिन् गम्भीरवाचि रचिता विवृतिर्मयेथम्। ---ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविमर्शिणीविवृतिः

### परमेश्वरप्रसन्नप्रोद्धरणकृपाप्रयुक्त-हृदयः । श्रीमान् देवः शम्भुर्मामियति नियुक्तवांस्तन्त्वे ॥

--परात्रिंशिका।

Stein fixes the dates of Matrgupta and Pravarasena to be the latter part of the sixth century A. D.—Stein, Rajtar, III. 125-326.

<sup>\*</sup>Cf. "Matrgupta was, according to Kalhana, a predecessor of Pravarasena (the celebrated author of the Setubandha), and his personality has suffered a confusion with Kālidāsa by unwise conjecture "—Keith, A Hist of Sans. Lit, P 132 Cf:—Winternitz, GIL. iii; Lévi, TI, i, 183 f.

<sup>†</sup> Aufrecht: Cat: Cat. P I, p, 99,

different ages composed by different unknown authors have been wrongly ascribed to him. There is a work on astronomy named Jyotirvidābharaṇa that also passes in his name. But eminent authorities like Dr. Bhau Dāji and others are of opinion that this work was written by some later author. The attempt to ascribe this Cidgagana-candrikā also to Poet Kālidāsa, seems to have been inspired by some later scribe or scholar who did not think of the chronological discrepancies involved in the matter.

#### CHAPTER II

#### Critical Estimate of the Work

In the Cidgagana-candrikā the eulogy of Devī as Ādyā Śakti is full of abstruse principles. Of course, the known principles of worship have been given in a very luculent way. The text of the Cidgagana-candrikā is divided into four discourses or chapters. The first of the four chapters gives the central idea in a succinct manner. The other three chapters are more or less in the form of amplifications, actually serving as commentaries on the first. The principles given aphoristically in the first, have been fully expanded and thoroughly commented upon in the last three chapters.

In chapter I, the author deals mainly with Sivatattva, Prakāśavimarśatattva, Iśvaratattva, Brahmasvarūpa, Pratyabhijñā, Saktitattva, Bhedakāraņa, Guņatraya, Iśvaraśakti, Jñāna, Dhyāna, Ekāgratā, Sṛṣṭi and Saṃhāra, etc.

Vimarşa-lakşana, Vāmāśakti, Parā-paśyantyādi-vākcatuṣṭaya, Dhāma, Anāhatasvara, Kalā, Mātṛkā, Nādabindu, Ādyaspanda, Khecarīcatuṣṭaya, Pañcavāha, Unmanī, Prakāśa, Citta, Vāsanā, Paratattva, Sāmarasya, Şoḍaśakalā, Upāsanā-sādhana, etc.,—are the subjects chiefly discussed in the second chapter.

In the third chapter there is a description of—Upāsanā, Pīṭhotpatti, Pīṭhacakra, Pūjāprakāra, Pañcavāhacakra, Kalā, Kuṇḍalītritaya, Sivamūrti, Paṅkti, Divyaugha, Pañcavṛtti, Guruvṛnda, Ānandacakra, Prakāśacakra, Vṛndacakra, Mantraśakti, Mudrā, Sivarūpa, Sūnyapada, Sṛṣṭi, Antacakra, Vṛndacakravyāpti, Nāda, Pañcayoni, Pūrṇaprathā, Khaṇḍacakra, Vyomat attva, etc.

The fourth chapter deals with Şaḍadhva, Caṇḍikā, Pūjādravya, Pūjārahasya, Vimarśasvarūpa, Srutipramāṇa, the sthūla (gross) form of the Devī, Mantraśakti, the different forms of Kālī, Nāda, Sudhāsindhu, Saṃvitpadma, Māyākarṇikā, Prakṛtimayapatra, Pīṭha, Pretāsana, Pūjadhikārin, Kālīsvarūpa, Pañcavāhakrama, Mūrticakra, Turīyapada, Jñāna-sādhana, Caraṇavidyā, Saṃhāra-krama, Mantrapīṭha, Vyomarūpa, Yantra, Navacakra, Guruparamparā, Gurupādukā, Jñānaniṣṭhā, etc.

The principles, which are already known to the Upāsaka, such as Pañcavāha, Dvādaśaśakti, Khecarī, Gurukrama, the different forms of Ādyā Śakti that are worshipped, Pūjākrama, Ṣaḍadhva, Bhāvanā, the consequence of Bhāvonā, the Mantra and Mantra-śakti, Cāra, Rāva, Caru, the practical results of Mudrā etc.,—have been discussed as matters of importance in many ślokas in every chapter of the book. In the concluding ten stanzas of the text, the author has explained the aim of his composing this book and he did not forget to indicate the effect which it might produce in near future.

It has already been mentioned before that the author of the Kramastuti is Śrī Siddhanātha (Śrī Śambhunātha). He was one of the most learned men of the famous Trika school of Kāshmīr. As Kālidāsa composed Cidgagana-candrikā in the form of a commentary on Kramastuti, it may be stated that Cidgagana-candrikā also belongs to the Trika school.

This book does not give descriptions of such forms of Kālī as Guhya-Kālī, Haṃsa-Kālī, Śmasāna-Kālī, Dakṣiṇa-Kālī, Kāmakalā-Kālī and Guhya-Śmaśāna-Kālī, etc, which are worshipped in Bengal and Kerala. On the other hand, the forms of Kālī like Sṛṣṭi-Kālī, Sthiti-Kālī, Saṃhāra-Kālī, Rakta-Kālī, Mṛtyu-Kālī, Caṇḍogra-Kālī, Kālasaṅkarṣaṇī-Kālī, etc., which are described by Abhinavaguptapāda and others of Kāshmīr (but not by the Bengalee Paṇḍits Kṛṣṇānanda Āgamavāgīśa and Raghunātha Tarkavāgīśa, the authors of the Tantrasāra and the Āgamatattva-vilāsa respectively), are dealt with at length in the Cidgagana-candrikā.

In the prologue of Anuttarāmnāya prakaraṇa (section) of Cidambara Tantra, the name, description and mantra of Kālasaṅ-karṣaṇī Kālī alone are given. But most of the forms mentioned above are unknown in Bengal and southern India.

Kālidāsa in his Cidgagana-can drikā speaks about the upāsanā of Paratattva (worship of the Supreme Principle) in the form of Ādyā Sakti Kālikā. Abhinavaguptapāda, too, reiterates the same thing in details in his Tantrāloka and Tantrasāra. There is no doubt that Kālidāsa was prior to Abhinavaguptapāda; but both of them were descended from the same traditional line of Gurus. This fact becomes clear if we study the ślokas dealing with this subject matter in the first and fourth Āhnika (topical section) of the Tantrāloka.

Gurus, in a subject like Tantra, have to explain to their students or disciples the secrets and technicalities of their science, which are passed down from generation to generation in succession along the chain of followers consisting the particular school (sampradāya). But in case the links in the chain of Siṣyas break, the secrets known to that school dies with the Guru; for no uninitiated person can possibly possess the traditional knowledge. For this very reason the secrets, current among the members of one particular school, are not known to the members of another school. Hence, in order to check the rapid flow of the Budhistic doctrines, Kumārila Bhaṭṭa, the great Mīmāṃsist advocate of the Vedas, was obliged to get himself initiated into Buddhism, by which means alone he could master the essence and spirit of the atheistic religion

In course of time the links in the chain of Gurus and Siṣyas of the Tāntrika schools snapped and in consequence thereof the secret principles of the Tantras gradually became unintelligible to the average person. This fact created greater opportunities for misrepresentation and degradation of the Tāntrika creed and as a result the public lost all faith in it.

The position of the Vedas, which also deals with the cult of worship, has been fully discussed in the Āgamaśāstras.\* and explained by Rāghavabhaṭṭa in the very beginning of his illuminating commentary on Śāradātilaka. Without fully knowing the significance of the mantras, one cannot proceed with the rituals. To know the meaning of the mantras one must, as a

 <sup>\*</sup> तत्र सर्वासु श्रुतिषु काण्डत्रयं कम्मोपासनाब्रह्मभेदेन—
 अत एतदुपासनाकाण्डमेवागमशास्त्रात्मकं गरीय इति सिद्धम्
 —शारदातिलकटीका २।१

a principle, understand fully the significance of Sabda (sound). To grasp fully the underlying secret principles of Upāsanā that are revealed in this text, one should first of all learn the secrets and technicalities, attaching to this particular school of Tantra, from one who has obtained his knowledge in an unbroken line of discipleship from the author. But unfortunately no such commentary on this work has yet been unearthed.

The average reader would, therefore, experience great difficulty in understanding the meaning of many abstruse passages in the text, and the uninitiated would feel helpless in determining the real object of the text. Adopting, however, the method followed by Svāmipāda, a summary of the abstruse principles of Tantra as explained in some of the standard works on the subject is given in the next chapter.

#### CHAPTER III

#### Principles of Worship

The Upāsaka should understand two forms of the Upāsya (adorable) one—Sthūla (gross) and Sūkṣma (subtle). The Sādhaka may not attain Siddhi (perfection) by worshipping the Sthula form alone. With Sthūla form he shall have to adore the Sūkṣma form also. By worshipping both the forms, the Sādhaka achieves his desired End. The Saguna Upāsanā of Parabrahman is the Sthula Upāsanā. In Saguņa Upāsanā, the Sādhaka conceives the name, form etc., of his adored Diety, according to his own taste and temperament. As individual tastes of Sādhakas are varied, so there are various forms of the Upāsyadevatā. diversity of the temperament of the Upāsaka is the result of his Karman or Samskara of his previous birth. In consequence of this, the eternal Spirit of Parabrahman reveals Itself to different Sadhakas in different forms. The essential truth underlying the principles of Upāsanā has been mentioned in works dealing with Upasana. The different names and forms, through which the different Sadhakas conceive the Spirit of Parabrahman at the time of worship, constitute the background of the Sthula Upasana:

and the contemplation of the identity of the soul of the Sādhaka with that of the Adored Deity is Sūkṣma Upāsanā. This Realisation is the Ultimate Goal of all Upāsanā. Nyāsa, Japa, Pūjā, Homa, Tarpaṇa etc., are the means of attaining this End. The identification of the body of the Worshipped Divinity with that of the worshipper is done through Nyāsa. Japa attributes the divine spirit of holiness in that abstract body. Pūjā strengthens the divine thought. By Homa the worldly attraction of the individual soul is destroyed. By Tarpaṇa the oneness of the worshipper and the Worshipped is finally established. The Upāsanā, culminating in the unification of the adorer and the Adored is Sūkṣma Upāsanā. The different forms of Upāsanā have been detailed in works dealing with Upāsanā.\*

On studying Cidgagana-candrikā it will be found that the author has composed this work to eulogise the worship of some great Female Divinity and has named the Divinity by the appellation of Ādyā-Sakti Kālī. The Divinity adored by the Sādhaka is Kālī. She is none other than Parabrahman (of the Upaniṣads) to the Sādhaka. This very Kālī is the Ādyā Sakti of Parabrahman which has been described as Māyā in Vedānta, Prakṛti in Sāṅkhya and Adṛṣṭa in Nyāya. This Ādyā Sakti is known in the Tantra as Sakti. In the Āgamaśāstras no great differentiation is made between Sakti and Saktimat.† Sakti, as worshipped in the Āgamas, is described to be above all religion, beyond all proof and is described in the

- स्वातमैव देवता प्रोक्ता मनोज्ञा विश्वविग्रहा ।
   न्यासस्तु देवतात्मत्वात् स्वातमनो देहकल्पना ॥
   जपस्तन्मयतारूपभावनं सम्यगीरितम् ।
   पूजा तु चञ्चळत्वेऽपि त्वन्मयत्वाप्रमत्तता ॥
   होमो विश्वविकल्पानामात्मन्यस्तमयो मतः ।
   प्षामन्योन्यसम्मेळभावनं तर्पणं स्मृतम् ॥
   —शारदातिळकटीका (१।४-५)
- † नित्यं निर्दोपगन्थं निरितशयसुखं ब्रह्मचैतन्यमेकं
  धर्मो धर्मीति भेदद्वितयमिति पृथग्भूय मायावशेन ।
  धर्मस्तत्रानुभूतिः सकलविषयिणी सर्वकार्यानुकूला
  शक्तिश्चेच्छादिकपा भवति गुणगणस्याश्रयस्त्वेक एव ॥

Upanişads as Parabrahman. The object of our author's adoration is thus Parabrahman Itself appearing in the form of the great Kālī. This has been clearly mentioned by him in śloka 273, chapter IV:—

### न त्वमम्ब पुरुषश्च नाङ्गना चितस्वरूपिणि न षण्डतापि ते। नापि भर्तुरपि ते त्रिरूपता त्वां विना तदपि न स्फुरेत् त्रयम्॥

The Svetāśvatara Upaniṣad has described the Supreme Deity precisely in the same way as Kālidāsa has described Sakti. The Svetāśvatara text runs—

#### त्वं स्त्री त्वं पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी—४।३

The aspect of the Supreme Principle in the female form, as adored in the Āgamas, has been described in the male form in the Vedas. This male aspect is called 'Kāla'. The worship of Parabrahman as Kāla is found in the Kāla-sūkta of the Atharva Veda.\* The same idea is echoed in the Śrīmad-Bhagavad Gītā also—

#### कालोऽस्मि लोकक्षयस्त् प्रवृद्धः।—११।३२

The Kāla, as mentioned in the Vedas and the Gītā, is the same as Parabrahman. Upaniṣad notes:—

कालात् स्रवन्ति भूतानि कालाद् वृद्धिं प्रयान्ति च। काले चास्तं नियच्छन्ति कालो मूर्त्तिरमूर्त्तिमान्।—मैत्री।

So what is described in the Vedas in the shape of a Male under the epithets of Parabrahman, Paramātman, Puruṣa, Sat, Cit, Ananda etc., is mentioned in Āgamaśāstras in the form of a Divine Female, as Kālī Caṇḍī, etc.

It is believed that the whole universe does not fall to pieces due to the preserving power of the Great Preserver Parabrahman. The same Parabrahman is worshipped in the Āgamas as Prakāśa, Vimarśa, Kālī, Caṇḍī, etc. With all the differences regarding the

<sup>\*</sup> कालो अश्वो वहित सप्तरिंगः सहस्राक्षो अजरो भूरिरेताः। तमारोहन्ति कवयो विपश्चितस्तस्य चक्रा भुवनानि विश्वाः॥ अथर्ववेदः १६।५३।१

अनेन स्कद्वयेन सर्वजगत्कारणभूतः कालक्ष्यः परमात्मा स्त्यते— सायणभाष्यम्—१६।५३।१

principle of worship, the Āgamas and the Vedas agree on this one point at least. Taking into consideration the derivation of the word Kālī, the same idea is confirmed. The expression 'Kālī' has been derived from the word 'Kāla.' The word 'Kāla' is derived from the root 'kala' of the 'bhū' class (bhvādigaṇīya) which is often used in the sense—"to sound and to count."

It is also derived from the root 'kala' meaning 'to throw away,' 'to move' and 'to count'. The root then belongs to the 'cura' class (curādigaṇīya). In the Tantrasāra, Abhinavaguptapāda has used the root 'kala' to mean moving, throwing, knowing, counting, acquiring, sounding, and the annihilation of one's own personality. Five different meanings of the root 'kala' have been mentioned in the Tantrāloka only to trace the base of 'Kāla.' Kṣepa (throwing), jñāna (knowing), saṃkhyāna (counting), gati (moving), and nāda (sounding)—these five are the different meanings of the root 'kāla.'

#### "क्षेपो ज्ञानश्च संख्यानं गतिर्नाद् इति क्रमात्"

The outward manifestation of Atman is ksepa. The realisation of the oneness of the universe thus manifested with one's ownself is jñāna. The manifested world consists of categories like the cognising subject (pramatr), objects of cognition (prameya) etc. The regulation or restriction in the form—"This is such, and not not-such,"—(i. e. a clear-cut connotation of every category experienced) —is called 'vikalpa' (restriction). The attainment of one's own real nature expelling the distinction between all manifested categories, such as the cogniser and the object of cognition etc., is 'gati'. It should be noted in this connexion that there is no subject-object relation in this technical type of 'gati'. 'Gati' usually means 'prāpti' (attainment). But whenever we say that one attains something, that something is different from the person who gets it. Or, in other words, ONE is the subject and something (Mat) is the object. This differentiation between subject and object is absent in the stage of this ultimate 'gati', as in the case of the phenomenon of reflection. When the mirror breaks, the reflected figure of the face merges into its original prototype face (bimba). But for that reason nothing new is attained by the reflection which only gets its own nature. This sort of getting into one's own true nature is 'gati'. The acquirement of its own nature by the reflecting medium with the withdrawal of the reflected object is 'gati' e. g .- the acquirement of its own nature on the part of the crystal on the withdrawal of the Jabā flower, is the best instance of getting the Svarūpa (opparational acquirement). Nāda is the attainment of True Consciousness with the disappearance of the differentiating knowledge of categories, by unchangeable intuition. Tantrāloka notes thus:—

"स्वातमनो भेदनं क्षेपो भेदितस्याविकल्पनम् । ज्ञानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ गतिः स्वरूपारोहित्वं प्रतिविम्बवदेव यत् । नादः स्वात्मपरामर्शशेषता त्वद्विळोपनात् ॥" Śrī Bhūtirāja Guru echoed the same voice :— "क्षेपाज् ज्ञानाच्च काळी कळनवशतया ।"

By taking into consideration the prakṛti (base), pratyaya (suffix) and signification of the word 'Kāla', it will be be found that Parabrahman is in Itself Ādyā Śakti. Thus Kālikā cannot signify anything other than Parabrahman, Paraśiva or Paraśakti. For this reason in the Tantrasāra the expression Parameśvara, Pūrņasaṃvitsvabhāva, Sāmarthya, Ürmi, Hṛdaya, Sāra, Spanda, Vibhūti, Trīśikā, Kālī, Karṣaṇī, Caṇḍi, Bāṇī, Bhoga, Dṛk, Nitya, etc., have been used to denote Kālī. In short, from whichever point it may be seen, it will be found that Ādyā Śakti Kālī is nothing else but Parabrahman. There might be some difference in name only, but nothing in sense or spirit.

Partly due to the actions of the Upāsaka in his previous birth and partly due to his Sādhanā, the form of the Worshipped often undergoes a striking variation.

All those different forms of the Ādyā Śakti Kālī mentioned in the Āgamaśāstras, particularly those forms prevalent in Kashmir, are discussed in the Śāstras for the moral benefit of the Upāsaka. Of these different forms the most important images and names are dealt with in the Cidgagana-candrikā. In the Tantrāloka twelve, thirteen, sixteen and seventeen different forms of the Ādyā Śakti are enumerated.\* The following are their respective names (1)

 <sup>&</sup>quot;द्वादशारं महाचक्रं रिशमहर्षं प्रकीर्त्तितम् ।
 नाम चैव प्रवक्ष्यामि रश्मीनान्तु यदास्थितम् ॥
 सृष्टिः स्थितिश्च संहारो रक्तकाली तथैव च ।
 स्द्रश्च परमार्कश्च मार्त्तप्डश्च ततः परः ॥
 कालाग्निस्द्रकाली च महाकाल्यभिधा पुनः।"

Sṛṣṭi-Kālī, (2) Sthiti-Kālī, (3) Saṃhāra-Kālī, (4) Rakta-Kālī (5) Sva-Kālī, (also known as Su-Kālī), (6) Yama-Kālī, (7) Mṛṭyu-Kālī, (8) Rudra-Kālī (also known as Bhadra-Kālī), (9) Paramārka-Kālī, (10) Mārtaṇḍa-Kālī, (11) Kālāgni-Rudra-Kālī, and (12) Mahā-Kālī (also known as Parā-Kālī, Mahā-Kāla-Kālī, Kāla-Kālī and Kālī). The twelve different forms of Ādyā Sakti Kālī are dealt with in the Srī Sārdhaśatika. If the name of "Mahābhairavaghoracanda-Kālī" be added to the list of the twelve different names and forms of Ādyā Sakti, the thirteenth variation is obtained. This has been mentioned in the Tantrarājabhaṭṭāraka.\* The mention of the sixteenth and seventeenth forms of Kālī is obtained in the Tantrāloka and the Kramasadbhāvabhaṭṭāraka; but their names or dhyānas are hardly to be found.

What has been said above regarding the twelveth and thirteenth forms of Kālī, are discussed in the Kramastuti with their forms and dhyānas. These dhyānas are also given in the Tantrāloka. The dhyānas of the fourteen kinds of Kālī are given in the beginning of the Cidgagana-candrikā from the Tantrāloka. So these are not again given here in details. The secrets of these forms have been very clearly discussed by Abhinavaguptapāda in his Tantrāloka and in the commentary on Tantrāloka by Mahā-Māhesvara Jayaratha.

 <sup>&</sup>quot;सृष्टिकाली च संहारे सृष्टों सा परमेश्वरी।
 स्थितिकाली तथा घोरा ततः संहारकालिका॥
 रक्तकाली चर्वयन्ती रक्तींघमविभेदतः।
 सुकाली यमकाली च मृत्युकाली भयावहा॥" इत्यादि

#### CHAPTER IV

#### Trika Principles

In the report on the working of the peripatetic party of the Government Oriental Manuscript Library during the quadriennium 1916, 1917, 1918, 1919, an account of the Cidgagana candrikā is found. Here Cidgagana-candrikā is reckoned as a "tantric work in praise of Sakti as conceived by the Kashmīrian Saivaism." Kāshmir Saivaism, as distinguished from other forms of Saivaism known and still practised in some parts of India may be studied from the Siva-sūtras with their commentary on them by Keśavarāja, called the Vimarsini. The doctrines and teachings of this form of worship are known as Trika-Śāsana, Trika-Śāstra or simply Trika, and are generally referred to as Rahasya-sampradāya; while the distinctive name of Siva-Sāsana or Sivāgama is given to Saivaism. The term applies to the triple principle with which the system deals viz. 'शिव-शक्ति-अणु' or 'पति-पाश-पशु'. In the Parā Trimsikā the phrase " "नर-शक्ति-शिवात्मकं त्रिकं" occurs. (Vide, introductory verse 8).

A striking peculiarity to notice about the system of Trika Philosophy is its idealistic monism (Advaitavāda), and it differs in fundamental principles from other forms of Saivaism.

It is admitted on all hands that the Trika form of Saivaism first came into prominence in Kashmir at the beginning of the ninth or perhaps at the end of the eighth century A. D. Still the original Siva-Sāśana or Sivāgama is far older than this date. Indeed, we may have to trace its beginning in the early Vedic Revelations. Even the orthodox followers of the Sivāgama in Kashmir admit that the Trika-Sāsana first made its appearance (or, as they put it, reappearance) about the beginning of the ninth century A.D. A brief account of the Trika School is given below.

In the beginning all the Sāstras existed in the yet unlettered thought and experience of the Supreme Deity in the form of the Parā Vāk (that is beyond all thought and speech).

Next, as the Universe derives a more tangible manifestation the Parā Vāk\* appears in that thought and experience which is

<sup>\*</sup> Para Vāk, 'the 'All-transcending Word' that is beyond all objective thought and speech in all their forms, not excluding even the Avyakta, the most germinal of them."

to be and which still cannot be conceived of. The Para Vak now appears in another form viz. Paśyanti (vision). With the progress of the manifestation of the Universe, the Pasyanti Vak assumes a third form, viz., - Madhyamā, the Middle one, and could distinguish one form from another as "this" or "that." Madhyamā then takes its stand on and between the undifferentiated Pasyanti on one hand and the fully manifested Vaikhārī Vāk on the other. In the opinion of the commentator on Alankara-Kaustubha, Vaikarī Vāk is nothing but thought and experience expressed through the vocal organ. "And what are called the Siva Sastras, indeed all Sastras, are nothing but this Divine Madhyama Vak assuming these forms and 'flowing out,' as the Vaikari or spoken words, in five 'streams,' from what may be regarded as the 'Five Faces' of the Deity, the faces which represent the five aspects of His five-fold power and glory, namely, Cit, Ananda, Iccha, Jñana and Krivā, and which are respectively called Isana, Tatpurusa Sadyojāta, Aghora and Vāmadeva".\* The Saiva Sāstras, which consist of no less than sixty four systems representing many aspects of thought may be mainly divided into three different schools.

- 1. Doctrine of the essential unity and identity of all that seems to be many (Advaita or Abheda).
- 2. Doctrine of the diversity or plurality of principles which may be comprehended by some as the essence of things (Bheda).
- 3. Doctrine of the unity from one standpoint, and multiplicity from another, of these principles in accordance with their logic. (Bhedābheda). †

Of these sixtyfour Saiva-Sāstras most disappeared with the growing influence of Kali age and with the disappearance of Rṣis, people began to sink into spiritual darkness. The Tantrāloka notes that Siva took pity on men and appeared on the Kailāsa Mountatain in the guise of Srīkaṇṭha and asked Durvāsas to broadcast the essence of the Sāstras among the people of the universe. The sage's three 'mind-born' sons began to teach anew the Sivāgama. Of these sons Tryambaka was to preach Abheda or Advaya (Monistic Philosophy). It is this philosophy which is spoken of as the Trika System of thought.

<sup>\*</sup> Kashmir Shaivaism-the Kashmir series of Texts and Studies.

<sup>†</sup> See Hindu Realism pp. 5-10, by J. C. Chatterjee, B. A. (Cantab)

The literature of the Trika system falls into three board divisions.

- A. THE ĀGAMA-ŚĀSTRA,—which is regarded as of divine authorship, and lays down the doctrines (jñāna) and the practices (kriyā) of the system as *revelations* which are considered to be handed down (āgama) from teacher to pupil (sampradāya).
- B. THE SPANDA ŚĀSTRA,—This lays down the principal systems in details and in more expanded forms than the Siva Sūtras without quoting philosophical reasonings in support.
- C. THE PRATYABHIJÑĀ ŚĀSTRA—,This is considered as the Manana or Vicāra-Śāstra, i. e., philosophy proper of the Trika School. It contains an exhaustive treatment of the doctrines with suitable argument and support and refutes the views of the opponents.

#### The Main Doctrine of the Trika Philoshophy

Before one goes through the pages of Cidgagan-candrikā, one must possess at least a little knowledge of the main doctrines of the Trika or Advaita Saiva Philosophy of Kashmir. The true and ultimate nature of an experiencing Being, as held by the Trika school, may be stated as follows:—

Atman, the true and innermost self in all beings, is an unchangeable verity of the nature of a cognizing principle. Never does it assume the form of either the cognized or the means of cognition.

It is also known as Caitanya or Cit and also Parā Samvit, the Supreme Experience; Parameśvara, the Supreme God; Siva the Benign One; Parama Siva, the Supremely Benign One.

The Caitanya or Parama Siva is the Reality which underlies everything in the universe, taking one thing at a time and also comprehending the universe as a whole. Parama Siva is Eternal and Infinite, beyond the limits of time, space and form. His nature manifests itself in a two-fold aspect:—immanent aspect in which He pervades the universe, and (2) a transcendental aspect in which He is beyond all universal manifestations. The universe with an infinite series of variety of objects, and means of experience, is nothing but different manifestations of the immanent aspect of Parama Siva Himself. Sakti (Power) is nothing but this immanent aspect of Parama Siva. Saki is known as His Feminine

Aspect, and has a large number of modes or forms.\* Of these Icchā Sakti, Jñāna Sakti, and Kriyā Sakti are the most fundamental and primary ones. "With these five principal aspects of His Sakti, of which there is in reality an infinite number of modes, Parama Siva manifests Himself or which is the same thing he manifests His Sakti—as the universe." And he does this of his own accord (svecchayā) with no other material than his own Power and in Himself as the basis of the universe (svabhittau).

In short, the universe may be regarded as only an expansion of the Power of Parama Siva Himself in His aspect as Sakti, while He still remains the ever transcendent Caitanaya without being affected by the process of manifestation.

When Sakti expands (unmisati), the universe comes to its existence and when the Energy (Sakti) closes up (nimisati), the universe ceases to be. There were countless universes before and there will be an equally countless number of them in the eternal space of time. And the Divine Sakti will go on repeating the process of opening herself out and closing herself up eternally, as there is no absolute beginning or a final ending. Such a phase of manifestation or actuality of the Sakti is called an Udaya, Unmeşa, Ābhāsana or Sṛṣṭi (Creation) while a potential phase is termed as Pralaya (Dissolution); and a complete wheel consisting of Sṛṣṭi and Pralaya is known as a Kalpa ('imagining', assuming, or ideation, namely, of a chain of creations, and dissolutions).†

"Even though of an infinite variety, the things and being, of which the Universe, thus produced by the "opening out" of Sakti, consists, are built up of only a few fundmental and general factors

<sup>\* &</sup>quot;शक्तयश्च असंख्येयाः"—Tantrasāra, Āhn. IV.

<sup>&</sup>quot; मुख्याभिः (पञ्चभिः ) शक्तिभिर्युक्तः" Ibid., Āhn. i.

परमेश्वरः पञ्चभिः शक्तिभिर्निर्भरः Ibid., Āhn. ii.

इत्यवं मुख्याभिः (पञ्चभिः) शक्तिभिर्युक्तोऽपि वस्तुतः इच्छा-ज्ञानिक्रया--शक्तियुक्तः शिवरूपः"। Tantrasāra, Āhn. i:

<sup>†</sup> For the use of these terms in the above sense, compare Vedic passage "यथापूर्वमकल्पयत्" Reg., V. X. 190, 8. Also see Hindu Realism pp. 95-100, 125-128, by J. C. Chatterjee.

technically called the Tattvas, (lit., thatness or whatness, namely, of everything that exists)".\*

These Tattvas may be divided into eight heads and may be termed as follows:—

- 1. Five factors consisting what may be called the materiality of the sensible universe viz. Pṛthivī or Dharā Tattva (Earth), Ap (Water), Agni (Fire), Vāyu (Air) and Ākāśa (Sky).
- 2. Five principles or Indriyas, indicating powers or capacities of action or functions of sense-organs of activity. They are Upastha (recreative or generative organs), Pāyu (the voiding or discarding organs), Pāda (the feet), Hasta (the hand) and the Vāk (vocal organ).
- 3. Tanmātras or five subtle primary elements evolving the objects of sense perception viz, Gandhatanmātra (subtle element of odour-as-such), Rasa-tanmātra (subtle element of flavour-as-such), Rūpa-tanmātra (subtle element of colour-as-such), Sparśa-tanmātra (subtle element of touch-as-such) and Sabda-tanmātra (subtle element of sound-as-such).
- 4. Five powers of sense perception, Jñānendriyas or Buddhīndriyas, viz., Ghrānendriya or Nāsikā (power of sense of smell), Rasanendriya or Jihvā (sense of taste), Darśanendriya or Cakṣus (power of sight), Sparśendriya or Tvak (power of feeling-bytouch), and Śravanendriya or Karna (power of hearing).
- 5. Three capacities of mental operation (Antaḥkaraṇa i. e. the the inner organ) viz. the Manas (the faculty of ratiocination, concentration and imagination), the Ahankāra (Ego-sense or I-sense) and the Buddhi (or the capacity of judgment or determination).
- 6. Principles of the personal subject-object, viz., Prakṛti—the rest of all feelings (that is, affection in the widest sense of the term, or the principle of affection in general) and Puruṣa, the individual self.
- 7. Six principles of subjective limitation, viz. Kāla (time or the determinant of 'when'), Rāga (attachment), Niyati (restriction

<sup>\* &</sup>quot;तस्य भावस्तरविमिति भिन्नानां वर्गाणां वर्गीकरणिनिमित्तं यदेकमिवभक्तं भाति तत् तत्त्वम्, यथा गिरिवृक्षपुरप्रभृतीनां नदीसरःसागरादीनाञ्च पृथिवी-रूपत्वमव्रूपत्वं चेति"। Pra. Vi, [III, i, 2,

or regulation), Vidyā (limited knowledge), Kalā (art i. e. the power or author of limited creation), Māyā, (the illusive self-

forgetting and differentiating Power).

8. Five principles of the universal subject-object, viz., Sad-Vidyā or Suddha-Vidyā (i. e., the principle of True or Pure Knowledge), Aiśvara or the Isvara Tatta (Lordliness or Might), the Sadākhyā or the principle of Sadā-Siva Tattva (that from which the experience 'Being' begins), the Sakti Tattva (the Power-principle) and the Siva Tattva (the Benign Principle). It may be said to correspond to Brahman as Pure Cit.

When these Tattvas are made clear, it is easy to know that the manifested Universe consists, from the Trika point of view, of the above general priciples or Tattvas. Consisting of these factors, the Universe is only a manifestation of the Power or Sakti of Parama Siva,—or more precisely, of Parama Siva Himself in His aspect as Sakti.

#### CHAPTER XVI

## The Siva-Sakti Tattva

Parama Siva is all complete in Himself and holds the universe as an 'Āmarśaḥ Paranādagarbhaḥ.' This lies as the support of all that is afterwards expressed in categorical terms of discursive thought and speech. He transcends even this supremely ideal universe, or in other words, the universal experience. All complete in Himself, He is both the transcending Reality, Bliss and Consciousness as well as the One All-pervading Supreme Experience. There is hardly any need of a universal manifestation nor is there any feeling of want. But for the existence of the universe He exerts His Sakti which manifests itself. This manifestation of His Sakti follows from the principle of Negation which as the commentary on Paramārthasāra notes is ('निच्छ्यापारूपा')

Pratyabhijñānahṛdaya speaks of the manifestation of His Sakti as follows:—

"श्रीपरमशिवः स्वात्मैक्येन स्थितं विश्वं .....श्रवविभाविषुः पूर्वं चिद्वेक्या-च्यातिमयानाश्रित शिवपर्याय ग्रन्याति ग्रन्यात्मतया प्रकाशाभेदेन प्रकाशमानतया स्कुरित। ततः चिद्रसाश्यानतारूपाशेषतत्त्वभुवनभावतत्तत्प्रमात्राद्यात्मतयापि प्रथते"।

After the manifestation He allows the universe to vanish, as if by magic, from His view and then there is a feeling of want of a universe in Him. But there should hardly be any feeling of the want of a manifested world in Him, as He is all complete in Himself. At this stage He is nothing more or less than Parama Siva in all essentials. But the experience of the ideal Universe is no more to be found in Him, and consequently His immanent aspect as pervading the universe is eliminated, and He does no longer feel as one and identical with Himself. When the experience of the supremely ideal universe is eliminated, the Siva Tattya becomes the pure self-luminous Consciousness (Cinmatra or Cit It then 'त्रकाशामेदेन प्रकाशमानतया स्क्ररित' shines, not as something illumined, but as the very essence of illumination and there is no feeling or notion of & universe in the experience. Thus it is made clear that in the experience of the Siva-Tattva there is only the pure "I-sense" in its sublimest aspect without even the conception of 'I-am', lest it speaks of an identity, however, subdued or indistinct, indicating 'I am this' viz., the mind and the body.

The Siva-Tattva is counted as the first stage in the universal manifestation, though Paratyabhijñānahṛdaya excludes it from the range of the Tattvas which manifest only in Sṛṣṭi. Abhinavagupta speaks of it as a state in which the Cit aspect of Sakti is most manifest. No doubt all the other aspects are present there; but they are held in suppression. On account of the suppression of these aspects of the Divine Sakti, and also as the experience of the universe is nagatived there rises a tremendous need of some Sakti to make such an act of negation possible. This aspect of the Divine Sakti is popularly known as the Sakti-Tattva which forms the second factor in the manifestation of the universe. It is coeval with Siva-Tattva in the manifestation of the universe and so it

cannot be called a second stage, as by virtue of its operation the manifestation of Siva-Tattva becomes possible; and so in some cases, the separate mention of Sakti-Tattva from the list of Tattvas is omitted.\*

But if taken separately, it is nothing other than the manifestation of the Ānanda aspect of the Divine Sakti which, as defined in the Tantrasāra, is:—

"स्वातन्त्र्यम् आनन्दशक्तिः"—तन्त्रसारः

"आनन्दः स्त्रातन्त्र्यम्, स्त्रातमित्रश्नानितस्त्रभावाह्वादप्राधान्यात्"—तन्त्रसारः स्वतन्त्रश्च पुनः 'यो हि तथा बुभूषुः न प्रतिहन्यते सः'—Pra. Vi., Vi. fol. 258.

The virtue of Ānanda, as supremest Bliss and self-satisfaction is perfect Rest in what is one's own, and cessation of all motions and agitations or confusions. For perfect Bliss cannot be expected with the absence of restlessness unless there is a complete absence of all goings and movings out. A particular stage in Siva-Tattva is considered here where there is no moving out yet, but only a feeling of absolute rest and peace is to be found here. This feeling can be only the realisation of Ānanda aspect of the Divine Sakti.

As they enter into the process of the universal manifestation, the Siva and the Sakti Tattvas are happily united to each other,—the former as the sacred light of the Cognizing Principle, as only the Cit realising Itself as the pure 'I', devoid even of the experience of an "am"; and the latter, as the realisation of the feeling of only the profoundest Bliss and Peace beyond all understanding—as that Ānanda which lies at the root of all things to come.

It is true that the Siva-Sakti Tattvas owe their origin to Parama Siva in as much as they develop a knowledge which is other than Parā Saṃvit; still they hold their existence for an eternal space of time. They have no destruction in Pralaya but abide in the bosom of Parama Siva as the seed of the universe that would come to be. If this view regarding the seed of the universe is discussed further, it will be seen that the Siva-Tattva may be

<sup>\*</sup> Vide Pra. Hrdaya, p. 8.

termed as the Life (Prāṇa) in the universal seed, whereas the Sakti-Tattva abides as the potential energy of the various forms in which that Life is manifested in the universe.

Further, Siva-Tattva when used to indicate Life or Prāṇa, is nothing more than *Prathama Spanda or* first vibrative motion of Parama Siva, as it is noted—

## "पस्पन्दे स स्पन्दः प्रथमः शिवतत्त्वमुच्यते तज्हौः"

Sakti-Tattva is the life and soul of the Principle of Restraint and so its main task consists in controlling and regulating that movement of Life.

September, 1987.

ARNOLD AVALON.

#### PREFACE.

Arthur Avalon, the late editor of the Agamanusandhana Samiti, more than six years ago thought of publishing Cidgagana-candrikā which is traditionally ascribed to Kālidāsa. His Highness the Late Mahārājādhirāja Rameshvara Singh Bāhādur of Darbhanga, the then President of the Agamanusandhana Samiti, whose knowledge of and reverence for the ancient Hindu Sastras was very great also desired the publication of this work which had hitherto been unpublished.

At that time Arthur Avalon was busy in editing the Prapañcasāratantram Sāradātilakatantram and the commentaries of Raghava Bhatta and Padmapādācârya respectively. Inspite of his heavy work he was on the look out for original manuscripts and commentaries on the Cidgagana-Candrikā. He succeeded in securing two copies of original manuscripts of the Cidgagana-candrikā, one from the Government Sanskrit Manuscript Library, Madras and another from the Adyar Theosophical Library; but he had to postpone the publication of the work to a later date, so that the already undertaken might be published first. But as fate would have it, he passed away in the beginning of the last year without proceeding further with the work. Swamī Srī Trivikrama Tīrtha who was a Yogin, personally combining in him the the attributes of a Tantrika, Sādhaka, Philosopher and above all a scholar of a very sound type, took up the responsibility of editing the present book. But he also passed away the year before last. However this small book owes it being largely to the great Swāmiji's vast erudition and first hand knowledge of Tantrik practices.

The text in the Manuscripts from the Government Manuscript Library gives 309 Slokas in full, as mentioned by the author himself, where as the other Manuscript of the Adyar Library is incomplete. For this reason the Text of the Manuscripts secured from the Government Manuscript Library has been mainly followed. But still the Adyar Library Manuscript has been of great value in deciding the precise readings of the Text in several cases. In places, where both the variant readings occuring in the Manuscripts have been found to be equally reasonable, one of them has been mentioned in the foot note.

It will not be perhaps out of place to mention here that it was first decided to give a full translation of all the Ślokas of the text, but this could not be done at present for various reasons, chiefly because no commentary on the text could be found.

If opportunities be forthcoming, the desired translation may be appended in the second edition.

The controversy regarding the identification of Kālidāsa, the author of Cidgagana-candrikā has been purposely avoided. It is difficult to imagine in all seriousness whether the very pen which produced Sakuntalā, Meghadūta and the like and has enchanted the fancy of the people for several centuries did also go to the length of composing this abstruse work on Tantrikism. It is also equally difficult to rest content with the belief that Kālidāsa the author of immortal dramas and poetry was an altogether different person from the author of this Tantrik work. In the body of the Introduction only an attempt has been made to show that most probably the author of this work lived and wrote in the 11th century A. D.

Coming back to the present condition of the Āgamānusan-sandhāna Samiti, we regret very much to say that by the sad and lamentable demise of His Highness the Mahārājādhirāja Rameshvara Singh Bāhādur of Darbhanga in 1931, the Samiti has lost the devoted services of a guide of no mean culture. His place has been graciouly taken by his able son His Highness Mahārājādhirāja Kamesvara Singh Bāhādur under whose kind patronage and direction the Samiti is at present continuing its work. By the sudden death of Arthur Avalon the Samiti has been deprived of the learned services of a sincere scholar and it is a hard task to fill up the gap caused by his demise.

For the publication of this book, we owe a great debt of gratitude to Dr. N. K. Dutt M. A., Ph. D., Principal (officiating) of the Government Sanskrit College, for his invaluable suggestions. This cannot close without words of thanks and gratitude to Prof. Aśoka Nātha Sāstrī M. A., P R. S. of the Calcutta University who inspite of his heavy work took special care and great pains to read the proofs of the Introduction.

# TANTRIK TEXTS चिद्गगनचन्द्रिका



# चिद्गगनचन्द्रिका

## महाकवि-कालिदास-विरचिता

## स्वामि-श्रीत्रिविकमतीर्थ-

सम्पादिता



## कलिकातानगर्या

थए चालताबागान् लेनस्थ-

## <mark>ऋागमानुसन्धानसमितितः</mark>

पकाशिता



सम्बत् १९९३

किकाता — संस्कृत बुक्डिपो २८११ नं कार्यावालिस् स्ट्रीट् लगडन-

ल्युजाक् एगड को ॰



## ॥ उपोद्घातः ॥

मया किल लिलतासहस्रनामभाष्यपठनसमये चिद्गगनचिन्द्रकानाम्ना कालि-दासोक्तिनाम्ना च कानिचिद्रहस्यगर्भाणि पद्यानि पठितानि । ततः कितपयवर्षानन्तरं योगिनीहृद्यदीपिकां वाराणसीतः प्रकाशितां समासाद्य तत्पठनावसरे तत्रोद्धृताः कितपये श्लोकाश्चिद्गगनचिन्द्रकानाम्ना उट्टंकिताः पठिताः । एवमेव महार्थमंजरी-परिमलमास्वाद्यमानेन चिद्गगनचिन्द्रकानाम्ना तत्रश्लोकाः संगृहीता दृष्टाः पठिताश्च । रहस्योपनिषद्र्थं सत्सम्प्रदायानुगतं तत्र तत्रेषत्प्रकटीकृतमित्रस्यां प्रतिपादनप्रणालीं चान्वीक्ष्य मदीयं स्वान्तं श्रद्धाभरेण तत्र तस्मिन्नुपदिष्टे महार्थे समन्नप्रनथाध्ययने तीन्नामुत्तस्रकतां संवहन् प्रयतमानमासीत् तद्र्थे।

कलिकातायामागतेन मया आगमानुसन्धानसित्या विद्वन्मान्येन मन्त्रिमहोद्येन सह कथाप्रसंगतो महता परिश्रमेण समानीतं चिद्गगनचिद्रका-पुस्तकं स्वीयपुस्तकसंग्रहे सुरचितं तिष्ठतीति उक्तम्। नैतावदिष तु द्रष्टुं पिठतुमिष च तैर्दत्तं सह प्रेम्णा। एतद्विषये संभृता चिरकालीनाऽऽरााऽकस्मात् पूर्णा जातेति हर्षनिर्भरस्वान्तेन मया तद्रात्रौ निद्रापि न कृता केवलं ग्रन्थपठने तद्रथैचिन्तने च निशा सकलैवातिवाहिता। सगवती सर्वस्याचा कालिका तत्र ग्रन्थकत्रौ स्तुता। मनोहर रहस्यगर्भैः पद्यौर्भिकता सा स्तुतिर्मया भूयो भूयः पठिता। तद्गन्तरं तैमेहोद्यौत्रिप्रभावैः सा प्रकाशियतुं स्वकीयसिमितद्वारा तान्त्रिकश्रम्थमालायां निश्चयः कृतः। स्वेन सम्पादितं च ग्रन्थस्य प्रतिकृतियुग्मं समर्थ्य महां स भारो मत् स्कन्धे विनिवेशितः। वाङ्मयीयं पूजा श्रीमदिनरुद्धसरस्वत्या इति मत्वा तत्रासमर्थमात्मानं जानन्निष मया साहसमंगी-कृतम्। यचान्यथाकृतं पद्यन्त्यत्र विद्वांसस्तत्र चमाप्रार्थनामेव मया करिष्यमाणां स्वीकृत्य द्यापूर्णान्तरंगाः समुचितं ज्ञापिद्यन्त्येव धर्मिधियो हि।

अस्य अन्थस्य प्रतिकृतिद्वयी एव समासादिता तैर्महोदयैः। एका मद्रासगवर्णमेएटस्य हस्तिलिखितपुस्तकसंग्रहात् द्वितीया च अड्यारिथत-थियोसिफिकैल
सोसाइटी-संगृहीत पुस्तकसंग्रहात्। उभयोरिप मिथो बहुपु स्थलेषु पाठभेदबाहुल्यं तु
हत्यत एव। तथापि परस्परं साहाय्यं ताभ्यां कुर्वतिभ्यां प्रकाशनकार्यार्थं यथामित
खुद्धां प्रतिकृतिं निर्मातुं बहूपकृतम्। मद्रासादुपलव्धप्रतिकृतिमध्ये श्लोकसंख्या
कर्त्तृ निर्दिष्टा सम्पूर्णा समुपलब्धा। अड्यारादुपलब्धपुस्तके तु सम्पूर्णा स्तुतिनौपलब्धा अतएव मद्रासपुस्तकमेव प्राधान्येनावलम्ब्य मया यहः कृतः। ये च

श्लोका श्रङ्यार-पुस्तके न स्थिता स्तेषु च व्रन्थकारेण स्वीयं नाम व्रन्थस्य श्लोक-संख्या व्रन्थवर्णितवस्तुमूनं च निद्धितं स्पष्टतयैव। लिलतासहस्रनामभाष्ये, योगिनीहृद्यदीपिकायां महार्थमं जरीपिरमले च ये ये श्लोका उद्धृतास्ते ते सर्वेऽिप मद्रास-पुस्तके दृदयन्ते। श्रत एव कथितुं पार्य्यते यत् सम्पूर्णीऽयं रहस्योपदेशनापरो व्रन्थ श्रासादित इति।

यन्थस्यास्य कर्त्ता कालिदास इति यन्थपरिशोलनेन निश्चेतुं शक्यम्।

भासुरानन्दनाथेन तान्त्रिकाणां पूज्यतमेन तन्त्रध्रन्थमहासागरमन्थनेनाष्टादश-विद्यापारद्ववना तान्त्रिकेष्वाप्ततमेन स्वीये सौभाग्यभास्करेऽनेकशः स्वपत्तपोषकत्वेन सादरं समुदाहृतानि चिद्गगनचिन्द्रकावचनानि कालिदासोक्तव्यपरनाम्ना चापि।

भास्करराय-(भासुरानन्दनाथ) पूर्वभाविना श्रमृतानन्दनाथेति सुगृहीतनाम-धेयेन सत्सम्प्रदायपरम्पराप्राप्तश्रीविद्योपासनेन प्रकाण्डविदुषा स्वीययोगिनीहृद्यद्यि-कायामपि प्रमाण्तयैव स्वीयप्रतिपाद्यमथं समर्थयितुमुद्धृतानि चिद्गगनचिन्द्रका-वचनानि ।

महेश्वरानन्दनाथेत्यपरनामधेयेन गोरत्तनाथेनापि महार्थमंजरीं महार्थमंजरीपिर-मलं चैति कारिकां टीकां च वितन्वानेन तन्त्रोक्तसाधनमार्गे सिद्धपदमासादितवता परमरहस्यमार्गज्ञाततत्वेनास्य यन्थस्य वचनानि तत्र तत्रोदाहृतानि बहूनि ।

एवमेवास्मित्रिप स्तुतियन्थे इलोकेषु ३, ३०६, ३०७, ३०८ संख्यकेषु एवं चतुर्षु स्थलेषु सुस्पष्टं स्वीयमभिधानं प्रकटीकृतं कालिदास इति । श्रत एवास्य कत्ती कालिदास इत्यसंशयं वक्तुं शक्यम् ।

कालिदासेति शब्दस्य यथार्थवादित्वमिस्मन् प्रन्थे भगवत्याद्यौव स्तुतेति सत्यमिति ज्ञायते । स्वेनापि कविना २७२ इलोके स्वोदितं "दासजित्पत'' मिति उक्तवता कालि-दासनाम सार्थकसेवेति परिदर्शितम् ।

जनश्रुतिरेवं किल श्रुता—कालिदासेनाराध्य कालीं सम्प्राप्य प्रसादं महाकवित्वमुपलभ्य महाकाव्यादिक-मारचितिमिति । सा जनश्रुतिः सत्यैव समूला चेति वन्थस्यास्य
दर्शनेन संशयं निर्मुच्य प्रमाणपदवीमारूढा । तावत् सा संशयपदवीं वर्तमानाऽऽसीत्
यावत्पर्यन्तमयं प्रन्थो नाधिगतः । इदानीं तु संप्राप्ते वन्थरत्ने उपासनारहस्यमार्गवोधके
तत्र तत्र संबोधिते "कालि" इति "कालिदासेति स्वात्मानं प्रस्यभिज्ञापिते नान्ति शंकापंकलेशोऽपि । ज्ञायत एव स्वाभिमानं विहाय स्वेष्टदेवतादासभावं तन्मिहमानं च
संबोधियतुं स्वीयं नाम प्रत्यभिख्यानकारकं स्वयमेव स्वीकृतं कालिदास इति ।

श्रीतन्त्रवात्तिककार-कुमारिलभट्टपादात् पूर्वमेव महाकवि-कालिदासो वभूव। यतो भट्टपादेनोदाहृतमभिज्ञानशाकुन्तलगतं इलोकार्छं तन्त्रवार्तिके। भगवत्पूज्यपादेन शंकराचार्य्येण शारीरकमीमांसाभाष्ये भट्टपादमतमनूच खण्डितम्। विद्यारण्येन शंकरिद्ग्विजये भगवत्पादेन सह कुमारिलपादानां संवादो ह्यभूदिति लिखितमास्ते। अतोऽनुमीयते हि शंकराचार्य्यसमकालीना भट्टपादा इति। अत एतत् सिद्धंयद् आचार्यपादानां प्रादुर्भावात्पूर्वमेव कालिदासो वभूव।

कालिदासेनायं स्तुतिः श्रीसिद्धनाथकृतायाः क्रमस्तुते रहस्यमावेद्यितुं पंजिका रूपेणारचितेति ३०६ इलोकमध्ये स्पष्टमुक्तम् । श्रयं श्रीसिद्धनाथः शम्भुनाथेत्यपरनामा श्रासीदिति पृथ्वीधराचार्येणाप्युक्तं भुवनेशीस्तोत्रे स्वोपज्ञे । तन्त्रालोकादिप्रमाणभूता-नेकतन्त्रशास्त्रनिवन्धरचयितुरमिनवमुप्तस्य गुरुपरम्परायामासीद्यं शम्भुनाथः ।

#### तन्त्रसारे—

"श्रीशम्भुनाथभास्करचरणनिपातप्रभापगतसंकोचम्। अभिनवगुप्तहृद्म्बुजं विचिनुत महेशपूजनहेतोः॥"

#### तन्त्रालोके-

जयताज्जगदुद्धृति चमोऽसौ
भगवत्या सह शम्भुनाथ एकः।
यदुदीरित शासनांशुभिर्मे
प्रकटोऽयं गहनोऽपि शास्त्रमार्गः॥

#### तत्रैव--

कश्चिद्द्विण्पभूमिपीठवसतिः श्रीमान् विभुर्भेरवः पंचस्रोतसि सातिमार्गविभवे शास्त्रे विधाता च यः। लोकेऽभूत् सुमतिस्ततः समुदभूत्तस्यैव शिष्यात्रणीः श्रीमाञ्खम्भुरिति प्रसिद्धिमगमज्ञालन्धरात् पीठतः॥

श्रीसुमितनाथस्य श्रीसोमदेवः शिष्यः। तस्य श्रीशम्भुनाथ इति हि स्रायातिकम-विदः।

श्रीशम्भुनाथः प्रखरतपोवलसम्पन्नः शास्त्रमर्भज्ञः क्रियायां चातिकुशल श्रासीत् । तन्त्रसारे—

> त्राकृष्टाबुद्धृतौ वा मृतजनविषये कर्पणीयेऽथ जीवे । योगः श्रीशम्भुनाथागमपरिगमितो जालनामा मयोक्तः ॥

काइमीर—प्रदेश—प्रसिद्ध—त्रिकवादे महान् परिष्डतश्चासीत्। तेनैव रिचता कमस्तुतिः। तत्स्तुतिविवरणकारस्तत् पश्चाद्भाव्येव भवितुमहेति न तत्पूर्वं। अत एवानुमीयते श्रीशम्भुनाथानन्तरभावी अयं कालिदासः।

श्राह्मन् प्रन्थे भगवत्या श्राद्यायाः स्तुतिः । सा च विमर्शचतुष्टयमयी । इलोक-संख्या तु ३१३ परिमिता ।

| तत्र      | अाद्यो विमर्शः सूत्रस्थानीयः। | अस्मिन् लोकाः | २२ मिताः। तत्र           |
|-----------|-------------------------------|---------------|--------------------------|
| श्लोकाङ्क | विषय:                         | ऋोकाङ्क       | विषय:                    |
| १         | गणेशस्मरणम्                   | ११            | शक्तितत्त्वम्            |
| . २       | शिवस्मरणम्                    | १२            | <b>ई</b> ३वरतत्त्वम्     |
| 3         | कर्तुर्भन्थस्य च नाम          | १३            | पूर्राख्यातिः            |
| 8         | फत्तम् -                      | १४            | न्नह्यस्वरूपम् <u></u>   |
| ц         | शिवतत्त्वम्                   | १५            | भेदकारणम्                |
| Ę         | प्रकाशविमर्शरूपिणौ शिवशक्ती   | १६।१७         | गुणत्रयवर्णनम्           |
| v         | पूजनफलम्                      | १८            | ई्रवरशक्तिः              |
| 6         | प्रत्यभिज्ञानम्               | १९            | <u>ज्योतिर्वर्</u> शानम् |
| 9         | पूर्वे गुरवः                  | २०            | सांख्य-योगयोः फलैक्यम्   |
| १०        | विक्वोत्पत्तिहेतुः शक्तिमरी-  | २१            | सृष्टिसंहारौ             |
|           | चिवृन्द्स्मरण्म्              | २२            | कालखरूपम्                |
|           | ਰਿਕੀਮੈ ਤਾ ਰਿਸਲੇਂ ਤਵੇਵਤ        |               |                          |
|           | द्वितीये च विमर्शे क्रोका     | ः ५२ ।मताः ।  | तत्र तु                  |
| ٤         | विकल्पहेतुः                   | २२।२३         | खेचरयीदिकम्              |
| 2         | विमशेलच्याम्                  | २४।२५         | पंचवाह:                  |
| 3         | त्र्रागुता 🕡                  | २६            | <b>उ</b> न्मनी           |
| 8         | कर्मलोपकारकम्                 | २७            | प्रकाश:                  |
| ٩         | परभावप्राप्तिः                | - २८          | चित्तम्                  |
| Ę         | मरीचय:                        | २९            | वासना                    |
| ٠         | वामाशक्तिः                    | ३०            | जगद्भासकम्               |
| ८ से १    | •                             | ३१ से ४       | २ परतत्त्वम्             |
| १२        | पंचवाहता                      | ४३            | राजान:                   |
| १३        | परा शक्तिः                    | 88184         | वाही हो                  |
| १४।१५     | धामवर्शाना                    | ४६            | ऋहो रात्रिश्च            |
| १६।१७     | श्रनाहतस्वरः                  | ४७            | सामरस्यम                 |
| १८        | कलाः                          | ४८।४९         | षोड्शकलाः                |
| १९        | <b>मातृका</b>                 | yo            | परं पद्म                 |
| २०        | नाद्बिन्दु                    | ५१            | <u>ड</u> पासनासाधनानि    |
| २१        | त्राद्यः स्पन्दः              | ५२            | परदेवताभिख्या            |
|           |                               |               |                          |

|           | तृतीये तु विमर्शे दलोक | ाः १०५ मिताः | तेषु च              |
|-----------|------------------------|--------------|---------------------|
| श्लोकाङ्क | विषयः                  | ऋोकाङ्क      | विषय:               |
| १         | उपासना                 | ३७ -         | दिक्चरी             |
| 2         | पीठोत्पत्तिः           | ३८           | दिक्चरी             |
| ३-४-५     | पीठचक्रम               | ३९           | मंगला (गुरुरूपिणी)  |
| Ę         | मूर्त्तिः              | ४०           | पञ्चवक्त्र पीठम्    |
| v         | त्र्यासन <b>म्</b>     | ४१           | मंगला               |
| 6         | इमशानम्                | ४२           | प्रकाशचक्रम्        |
| ς         | चेत्रपा <u>लः</u>      | ४३           | करंकिणी             |
| १०        | भासाचक्रम्             | 88           | क्रोधनी             |
| ११-१२     | पूजाप्रकार:            | 84           | "                   |
| १३-१४     | पंचवाहचक्रम्           | ४६           | भैरवी               |
| १५        | वामा                   | ૪૭           | लेलिहाना            |
| १६        | खेचरी                  | 84           | खेचरी <u></u>       |
| १७        | भूचरी                  | ४९           | मध्यमार्गः          |
| १८        | दिक्चरी                | ५०           | वृन्द्चक्रम्        |
| १९        | गोचरो                  | ५१           | मन्त्रशक्तियुगलम्   |
| २०        | कलौधः                  | पर           | वृन्दचक्रम्         |
| २१        | कुएडलीत्रितयम्         | ५३           | मंगला               |
| २२        | महाशून्यम्             | 48           | ् ज्ञानदीधितिः      |
| २३        | शिवमूर्त्तिः           |              | रौद्रदीधितिः        |
| २४-२५     | पंक्तिः                |              | योगदीधितिः          |
| २६        | द्गडमुगडक्रमः          |              | मन्त्रदीधितिः       |
| २७-२८     | क्रमः पंचवाहः          | ५५           | मंगला 💮 🕐           |
| २९        | दिव्योघ:               | ५६           | 3,                  |
| ३०        | <b>खे</b> चरी          | 40           | भा तनुः             |
| ३१        | भूचरी                  | 46           | देवीमूर्तिः         |
| ३२        | दिक्चेरी               | 43           | मन्त्रः             |
| <b>३३</b> | गोचरी                  | ६०, ६१       | संघट्टमुद्रा        |
| ३४        | पंचवृत्तयः             | ६२, ६३       | शून्यपदं (शिवरूपस्) |
| ३५        | गुर्वोघः 💎 💮           | ६४, ६५       | सृष्टिः             |
| ३६        | श्रानन्द्चक्रम्        | ६६           | पंचचक्रम            |

# [ ६ ]

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠, ٦                |             |                    |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------|--------------------|--|--|--|
| श्लोकाङ्क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | विषय:               | श्लोकाङ्क   | विषय:              |  |  |  |
| ६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>अन्तचक्रम्</b>   | ८२-८९       | पंचनाथाः           |  |  |  |
| ६८, ६९, ७०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पातः                | ९०-९५       | खगडचकक्रमः         |  |  |  |
| ७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | परं व्योमः          | ९६, ९७, ९८  | पूर्णप्रथा         |  |  |  |
| ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पंचधा चक्रम्        | ९९, १००, १० |                    |  |  |  |
| ७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | वृन्द्चऋव्याप्तिः   | १०१         | सृष्टिकाली         |  |  |  |
| ७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | नाद:                | १०२         | द्व धक्रमः         |  |  |  |
| ७५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पञ्चप्रग्वः         | १०३         | अक्रमक्रमः         |  |  |  |
| ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सृष्टिः             | १०४         | <b>व्योम</b>       |  |  |  |
| ७७, ७८, ७९, ८०, ८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पंचयोनयः            | १०५         | भेद्शूलम्          |  |  |  |
| चतुर्थे तु विमर्शे स्रोकाः १३४ सन्ति, तेषु च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                     |             |                    |  |  |  |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>अ</b> गुत्वम्    | ५०, ५१      | काली               |  |  |  |
| २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पड्ध्ववर्णना        | ५२          | सुकाली (साधुकाली)  |  |  |  |
| ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | अर्चना              | ५३, ५४      | यमकाली             |  |  |  |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | मध्यवाह:            | ५५, ५६      | मृत्युकाली         |  |  |  |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | परंच्योम            | ५७-६१       | काली               |  |  |  |
| Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | चंडिका              | ६२-६४       | मात्तंगडकाली       |  |  |  |
| v                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पूजाद्रव्यम्        | ६५          | यमकाली             |  |  |  |
| ८, ९, १०, ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | पूजारहस्यम्         | ६६, ६७      | काली               |  |  |  |
| १२-१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | विमश्स्वरूपम्       | ६८          | महाकालकाली         |  |  |  |
| २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | श्रुतिप्रमाणम्      | ६९, ७०      | काली               |  |  |  |
| २५-२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | चिद्गगनम्           | ७१          | भीमकाली            |  |  |  |
| २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | प्रत्यभिज्ञा        | ७२-७३       | काली               |  |  |  |
| <del>२९-३४</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | चिद्गगनम्           | ७४          | नादुः              |  |  |  |
| ३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | देवीरूपम् (स्थूलम्) | ७५          | काली               |  |  |  |
| ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | मन्त्रः             | ७६          | सुधासिन्धुः        |  |  |  |
| ३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | शक्तिः              | 60          | सम्बत्पद्मम्       |  |  |  |
| ३८-४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | काली                | ७८          | मायाकिएका          |  |  |  |
| ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | सृष्टिकाली          | ७९          | प्रकृतिमयपत्रम्    |  |  |  |
| ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | स्थितिकाली          | 60          | पीठम्              |  |  |  |
| ४७, ४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | काली                | ८१          | <b>प्रेतासेनम्</b> |  |  |  |
| ४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | संहारकाली           | ८२          | काली               |  |  |  |
| The state of the s |                     |             |                    |  |  |  |

| ८३      | पूजनाधिकारिग्एः             | ११४      | संहारक्रमः                           |
|---------|-----------------------------|----------|--------------------------------------|
| ۲8      | <b>अज्ञाननाथकृत्</b>        | ११५      | रिसचक्रम्                            |
| ८५, ८६  | कालीरूपम्                   | ११६      | मन्त्रपी <mark>ठम्</mark>            |
| ८७      | पंचवाहक्रमः                 | ११७      | व्योमरूपम्                           |
| 66      | पूर्णिमा                    | ११८      | यन्त्रम्                             |
| ८९      | कालकिंगी                    | ११९, १२० | चक्रनवकम्                            |
| ९०      | मूर्तिचक्र <mark>म</mark> ् | १२१      | गुरुपरम्परा                          |
| ९१      | तुरीयपद्म्                  | १२२      | गुरुपादुका                           |
| ९२      | श्रर्चन <mark>ा</mark>      | १२३      | मन्त्र:                              |
| ९३      | ज्ञानसाधनम <b>्</b>         | १२४      | ज्ञाननिष्ठा                          |
| ९४, ९५  | कालीस्वरूपम्                | १२५      | उपसंहार:                             |
| ९६, ९७  | चरणविद्या                   | १२६      | प्रन्थस्य त्राधारः                   |
| 90      | <b>उद्</b> यः               | १२७-१३०  | <b>यन्थस्यफलवत्त्वम्</b>             |
| ९९      | चरणविद्या                   | १३१      | प्रन्थक् <u>त्रोकसंख्याप्रमा</u> णम् |
| १००     | स्वरूपम्                    | १३२      | म्नन्थफल <mark>म्</mark>             |
| १०१     | काली                        | १३३      | प्रार्थेना                           |
| १०२-११३ | परं रूपम्                   | १३४      | पूर्णपीठस्तवः                        |

एवं पर्यालोचनेन परिदृश्यते यत् उपासकै हो यतमानि तत्त्वानि बहूनि प्रतिविमर्श-मस्मन् स्तोत्रे उद्घाटितानि । तानि यथा—पंचवाहः, द्वादशशक्तिवृन्दम्, खेचर्यादि-चतुष्ट्यम्, पट्राजपुत्रः, गुरुक्रमः, पूजनीयाया भगवत्याः कालिकायाः सृष्टिकाली इत्यादिकानि अनेकानि गुह्यरूपाणि गौडे केरले चाप्रसिद्धानि पूजाक्रमः पडध्वविपयः भावना, तस्याः फलम् फलदाने हेतुः, मन्त्रः तद्गता शक्तिश्चेति ।

एवमेव उपासनोपयोगि-चार-राव-चरुमुद्रादिकानां रहस्यज्ञेयं वास्तवस्वरूपम् श्रात्यन्तमुपादेयतयाऽऽवद्यकमिति मत्वा वर्णितम् । प्रन्थान्तगतदशसु ऋोकेषु श्रस्याः स्तुतेर्मूलं हेतुः कर्त्ता प्रन्थमानं चापि स्वशब्देनैव निर्दिष्टम् ।

त्रास्यां स्तुतौ विभागदर्शने विमर्शशब्द उपयुक्तः। स च शब्दः काइमीर-शैव-पड़द्धे-सम्प्रदाये बहुशः समुपयुक्तः।

#### य्रन्थगत-सम्प्रदायः

श्रास्मन् व्रन्थे भगवत्याः कालिकायास्तन्त्रसारादिषु प्रामाणिकनिबन्धेषु परिदृश्य-मानानां गुह्यकाली हंसकाली इमशानकाली दित्त्रणकाली कामकलाकालीत्यादिकः पाणां वर्षःनं लेशेनापि न विद्यते । परंतु सृष्टिकाली स्थितिकाली संहारकाली रक्त-काली यमकाली मृत्युकाली मार्तगडकाली चंडोप्रकाली कालसंकर्षणीकालीत्यादि- नामिः प्रसिद्धानां तन्त्रसारे तन्त्रालोके च परिदृश्यमाणानां कालीभेदानां वर्णनमित । अतो ज्ञायते यद्यं प्रन्थः काश्मीर-त्रिक-सम्प्रदायानुगत एव । यज्ञापि कालसंकर्षणी-कालिकाया नाम रूपं मन्त्रश्च चिद्म्बरतन्त्रे अनुत्तराम्नायप्रकरणे परिपठितं परिदृश्यते । परं तदेकं प्रमाणं नालम् । यतः अन्यानि तत्सह्चारीणि नामानि तस्मिन् न दृश्यन्ते । अत एतत् स्पष्टं यत् या परतत्त्वोपासना कालीरूपेण क्रियमाणा श्रीमद्भिनवगुप्रनाथपादेन तन्त्रालोके तन्त्रसारे च ईषत् प्रकटीकृता सरहस्यं सेय-मिति प्रत्याभिज्ञायते । कालिदासोऽभिनवगुप्रात् पूर्वं संबभूवेति सत्यम् । तथापि अभिनवगुप्रस्य कालिदासस्य च अभयोर्गुक्परम्परा समानस्रोतोद्धवा आसीदेवेति हि तन्त्रालोकगत-प्रथम-चतुर्थाहिक-प्रपठितवचनानि एतिद्वपयकानि परिशीलनेन स्पष्टमवगम्यते ।

## पारिभाषिकशब्दानां गृहार्थविवरणम्।

यत् किंचिद्पि शास्त्रमारिरचियुः स्वमनिस स्थितानथीन् संप्रकाशियतुं कितिचिच्छव्दा धात्वथं मनिस निधायेव प्रत्ययादिना साधयित । तेपां पारिभाषिक-राव्दानामथं शिष्यपरम्परया व्याख्यानतः विशेषप्रतिपत्तिन्यायेन निःसिन्दग्धं ज्ञातुं शक्यते । परम्परा-विच्छिन्नत्वात् सम्प्रदायो विच्छिन्नो भवतीति त एव शव्दा गृहार्थत्वं विज्ञहतो रूढशव्दा दुर्बोधाश्च भवन्ति । ततश्च शिष्याववोधकारणाय प्रणीतो प्रन्धो दुर्बोधतापद्वीमवगाद्य बहूनामनादरणीयो दुर्ज्ञेयत्वादेव भवति अनुपकारकश्चापि भवति । तेषां प्रन्थानां प्रति जनतायाः पुनः पुनरि समादरं संजनियतुं गृहार्थशव्दान् विवृत्य केचन महान्तः स्वस्व-भावमनुसृत्य बहूपकुर्वन्ति । ज्ञानं तु अर्थसाधनमेव हि । श्रतस्तज्ज्ञानं पदार्थज्ञानाधीनं मत्वैवास्मिन् प्रन्थे दीकाया श्रभावात् भक्तानां मनिस गृहार्थं सम्यगाविभीवियतुं कितिचित् पारिभाषिकशव्दानामुपासनामार्गे प्रधानस्तम्भभूतानां संनिप्तः विवरणमाप्तोक्त्यनु-सारेण क्रियते ।

श्रस्मिन् श्रन्थे भगवत्याः कालिकाया उपासनारहस्यं स्तुतिमुखतो गुम्फितम्। तथाच तदुपासनायाः साफस्यं सम्यगिच्छता साधकेन यद् यज्ज्ञातन्यमावदयकीनं तत् तत् सकलमपि पारिभाषिकैर्गृहार्थशन्दैर्दशितम्।

श्चापाततः कालिकाशब्दार्थं विमृत्यमाणानां साधकानां मनसि प्रतीयात् यत्, इयमुपासना खीरूपिण्याः कस्याश्चिद्देवताया इति । परन्तु सम्यगवधाय स्त्रोत्र-मिदं पठतां मनसि प्रतिभायात् एव श्चत्र वर्णितोपासना परतत्त्वस्यैव । यत् किल जौपनिषदः परं ब्रह्मोत्याचन्तते । श्चत्रे बोक्तम्—

> ''न त्वमम्ब पुरुषश्च नाङ्गना चिट्रुबरूषिणि न षष्टनापि ते ।

नापि भर्त्तुरिप ते त्रिरूपता
त्वां विना त्वद्पि न स्फुरेत्त्र्यम् ॥"
एतत्समानार्थिका श्रुतिरिप स्वेतास्वतरोपनिषदि वर्तते ।
"त्वं स्त्री त्वं पुमानिस त्वं कुमार उत वा कुमारी ।
त्वं जीर्गो द्राडेन वश्चयिस त्वं जातो भवसि विस्वतोसुखः ॥"

यथेयमुपासना परतत्त्वस्य स्त्रीरूपेण क्रियमाणा त्रागमेषु दृश्यते, एवमेव पुरुष- रूपेणापि क्रियमाणा कालशब्देनोपवर्णिता दृश्यते । त्र्यथर्ववेदे कालसूक्ते च—

एवमेव श्रीमद्भगवद्गीतायामि "कालोऽस्मि लोकत्त्रयकृत् प्रवृद्ध" इत्यादिना सन्दर्भेण प्रत्यभिज्ञापितः कालशब्दस्य गूढ़ार्थः परतत्विमिति । शनैः शनैर्हि स भावो-ऽस्पष्टतामाप्तः स्थूलकालरूपेण च व्यविह्यमाणो दृश्यते सांख्यकारिकायां कालकारिणक इति पदेन ।

यद्रहस्यं कालशब्देन संसूच्यते वेदमन्त्रेषु पुरुषरूपेण तदेव रहस्यमागमयन्थेषु स्त्रीरूपेण कालीति पदेन परतत्विमत्युपवर्णितम्।

वेदमन्त्रेषु परतत्वं परंत्रह्म परमात्मा पुरुष इत्यादिभिः पदैः समुपास्यते सर्व-रूपेण। यतः सर्वाण्यपि रूपाणि परतत्वस्यैवाधिष्टानसत्तयोद्भूयन्ते स्थीयन्ते लीयन्ते च। सर्वेः रूपैरेतत् परतत्त्वमोतं प्रोतं च।

> कालीशव्यस्तु कालशव्यादेव निष्पन्नः । कालशव्यस्तु कलधातोः समुत्पन्नः । कल शव्य संख्यानयोः (भ्वादौ) कल त्तेपे (चुरादौ) कल गतौ संख्याने च (चुरादौ)

तन्त्रसारे च कलधात्वर्थाः—गति च्लेपो ज्ञानं गणनं भोगीकरणं शब्दनं स्वात्म-लयीकरणं चेत्युक्ताः । तन्त्रालोके चापि—

> "किं चात्र कलनमुच्यते ? इत्याशंक्याह— चेपो ज्ञानं च संख्यानं गतिनीद इति क्रमात् ॥ १७३ ॥ स्वात्मनो भेदनं चेपो भेदितस्याविकल्पनम् । ज्ञानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ १७४ ॥ मतिः स्वरूपारोहित्वं प्रतिविम्बवदेव यत् । नादः स्वात्मपरामर्श-शेषता तद्विलोपनात् ॥ १७५ ॥

'कल किल बिल चेपे' 'कल गतौ' 'कलसंख्याने' 'कल शब्दे' इति धातुचतुष्टयस्य पंचधायमर्थो यद् गतिर्ज्ञाने प्राप्तौ च वर्तते इति, एतदेव क्रमेण व्याचध्दे—क्रमादि-त्यादिना, भेदनमिति वहिरुह्णासनम्, अविकल्पनमिति स्वात्माभेदेन परामर्शः। भेदित- स्यैव प्रमातृप्रमेयादेरथंस्य परस्परापोहनात् इद्मिदं नानिद्मिति प्रतिनियतत्यावस्थापनात् संख्यानं विकल्पः, गतिश्चात्र गत्युपसर्जना प्राप्तिस्तेन भेदितोऽर्थः — सम्विहन्त् एां स्वरूप-मारोहित प्राप्तोतीति स्वरूपारोही, तस्य भावस्तत्त्वम्, न चैतत् कट इव देवदत्तस्येत्युक्तं — प्रतिविम्ववत् इति प्रतिविम्वस्य हि तद्व्यतिरिक्तत्वेऽपि तद्व्यतिरिक्तत्वयवावभासो भवेदिति भावः, स्वात्मपरामर्शशेपतेति नद्नमात्ररूपत्वात्, तद्विलोपनादिति—तेषाम-विकल्पज्ञानादीनां विलोपनात्, त्रप्रहस्तनादित्यर्थ, एतद्वि भित्रस्यैव भवेदिति भाव।। १७४।१७५॥ एतदेव प्रकृते विश्रमयति।

"इति पञ्चविधामेनां कल्पनां कुर्वती परा। देवी काली तथा कालकर्षिणी चेति कथ्यते॥ १७६ परा देव्या एवैतदर्थीनुगमादेवं व्यपदेशः, इत्याशयः १७६॥"

ततः कालीशन्दपर्य्यायस्तन्त्रसारे उक्तो यथा — "तत्र परमेश्वरः पूर्णसंवित्स्वभावः, पूर्णतैवास्य शक्तिः कुलं सामर्थ्यः ऊर्मिः हृदयं सारं स्पन्दः विभूतिः त्रीशिका काली कर्षणी चण्डी वाणी भोगो हक् नित्या इत्यादिभिरागमभाषाभिस्तत्तद्दन्वर्थप्रवृत्ताभिरभिधीयते तेन तेन रूपेण ध्यायिनां हृदि त्र्यास्ताम् इति ।" "सा भगवती श्रीपरैव श्रीमन्मातृ-सद्भावकालकर्षिण्यादिशन्द्रान्तरनिक्का।"

श्रीभूतिराजगुरवोऽपि ''चेपाज्ज्ञानाच काली कलनवशतया'' इत्याहुः ।

एवं प्रकृतिप्रत्ययविभागज्ञानानन्तरं शब्दार्थनिरुक्त्यनुसारेण विचार्य्यमाने भगवत्याः कालिकायाः परं स्वरूपं साज्ञात् परं ब्रह्म वा परं शिवतत्त्वं वा पराशक्तिरूपं वेति सम्यगवगन्तुं शक्यम् ।

उपासकः स्वरुचिमनुसृत्य च उपास्यं तदनुसारि-नामरूपिक्रयायुक्तं स्वेष्टं ध्यात्वैवोपासते। उपासकस्य रुचिस्तु पूर्वकर्मानुसारेण पूर्वजन्मकृतोपासनानुसारेण च इह जन्मिन समासादितगुणकर्मण्यनुसृत्य च जायते। तयोर्वेचित्र्यात् रुचेरिप वैचित्र्यम्। तत एकस्यैव परतत्त्वस्य अनेकानि स्वगुणानि रूपाणि उपासकाभीष्टगुण-धर्मादीनां ध्येये चारोपणात् भक्तानुप्रहकारे सम्यगाविर्मवन्तीति उपासनामार्गी-यशास्त्रेषु बहुशः समुपदिष्टम्।

एवमेव भगवत्याः कालिकायाः १२, १३, १६, १७ वा मुख्यानां रूपाणां वर्णन-मागमशास्त्रेषु दृष्टम् ।' तद्गतानि यानि यानि रूपाणि काइमीरसम्प्रदायेषु प्रसिद्धानि येषां च केवलं नाममात्रेण सूचनमस्मिन् यन्थे कृतं तेषां नामानि रूपाणि च ध्यानार्थं निर्दिष्टानि अत्र तन्त्रालोकादुद्धृत्य उहिष्यन्तेऽवगत्यर्थम् । द्वादशभेदा यथा तन्त्रालोके—

"यदुक्तं श्रीसार्द्धशतिके—

द्वादशारं महाचक्रं रिक्मरूपं प्रकीर्तितम्। नाम चैव प्रवक्ष्यामि रक्ष्मीनां तु यदास्थितम्॥ सृष्टिः स्थितिश्च संहारो रक्तकाली तथैवचे।
स्वकाली यमकाली च मृत्युकाली तथैव च ॥
स्द्रश्च परमार्कश्च मार्तेग्डश्च ततः परः।
कालाग्निस्ट्रकाली च महाकात्यिमधा पुनः॥"

श्रस्मन्तुक्तानि नामानि यथा—१ सृष्टिकाली, २ स्थितिकाली, ३ संहारकाली, ४ रक्तकाली, ५ स्वकाली, ( सुकालीति वा ) ६ यमकाली, ७ मृत्युकाली, ८ रुद्रकाली, ( मद्रकाली), ९ परमार्ककाली, १० मार्तेग्डकाली, ११ कालाग्निरुद्रकाली, १२ महाकाली ( पराकाली, महाकालकाली, कालकाली, कालीति वा ) । त्रयोदशभेदा यथा—सार्द्व शतिकागतं "द्वादशारमित्यारभ्य" "पुन" रित्यन्तं वचनं समुहित्व्य तदन्ते—

"महाभैरवशन्द्वच घोरशन्दस्ततः परः ।
चएडकाली पदं चान्ते त्रयोदश उदाहताः ॥''
श्रत्र त्रयोदश पदाहताः ॥'
श्रत्र त्रयोदश पदाहताः ॥'
श्रत्र त्रयोदश पदाहताः ॥ दिन्नालोकोद्धृत-श्रीतन्त्रराजमृहारकेऽपि—
सृष्टिकाली च संहारे सृष्टी सा परमेव्वरी ।
स्थितिकाली तथा घोरा ततः संहारकालिका ॥
रक्तकाली चर्वयन्ती रक्तीघमविभेदतः ।
सुकाली यमकाली च मृत्युकाली भयावहा ॥
भद्रकाली तथा चान्या परमादित्यकालिका ।
मार्तपडकाली कालाभिरुद्रकालमहोल्ल्वणा ॥
महाकालञ्जले काली महाभैरवकालिका ।
त्रयोदशिवधा काली विद्येषा नामभेदतः ॥
श्रथ षोड्शभेदाः । तदुक्तं तन्त्रालोके—
ये चक्तभेपडले व्वते प्रत्रचे परमेव्वरि ।
षोड्शारं द्वादशारं तत्रस्थं चक्रमुक्तमम् ॥ १२७

ये इति द्विवचनं गोलोकद्वयापेच्चया, एवमुत्तरत्रापि हो यम्, ये इवेते चक्षुर्मगडले टर्यते टर्यमाने नतु रक्तमगडलबद्गुप्ते तत्र विश्वकोड़ीकारादुत्तमं प्रमेयप्रमाणप्रमातृ-प्रमाणां सर्वात्मकत्वात् पोड़शारं चक्रं तिष्ठति तद्र प्रतया प्रस्कुरतीत्यर्थः, यद्भिप्रायेणेव श्रीक्रमसद्भावभट्टारके ''द्यनाख्यचक्रे पोड़शौव देव्यः पूज्यत्वेनोक्ताः'' यदुक्तं तत्र इत्यन्तम्।

एवमेव सप्तद्शभेदा श्रिप तन्त्रालोके— ''यदुक्त' श्रीपंचशतिके 'दशसप्तविसर्गस्था महामैरव भीषणा। संहरेद् भैरवान् सर्वान् विश्वं च सुरपूजित ॥
सान्तः शाम्यति यस्यां च सा स्याद् भरितभैरवी ।
महाभैरवचराडोश्रघोरकालीपरा च सा ॥' इति ।"
श्रीक्रमसद्भावभट्टारके अनाख्यचक्रे सप्तदशदेव्यः पूज्यत्वेनोक्ताः, यदुक्तं तत्र
कालोत्थिता महादेव सानन्दा नन्दिनी शिवा ।
चिद्रधना यसमध्यस्था अचरा चरगोचरा ॥

चिद्घना युग्ममध्यस्था अत्तरा त्तरगोचरा।। अकुला कलयेत्रित्या कालकाली निराकुला। सा कला लीयते यस्यां सृष्टिकालीति सा स्मृता।।

#### इत्याद्युपक्रम्य—

कमत्रयाणां यचकं घोरघोरतरं महत्। कालरूपं मरीच्याद्यं त्वाष्ट्रं कल्पान्तकान्तगम्।। त्र्याचरेतु महाचार चातुर्य्येणैव तत्र च। या कला घोरघोरामा तस्याः सा तुर्यगा शिवा॥ महाभैरवघोरस्य चएडरूपस्य सर्वतः। प्रसते या महाकाली द्वयष्टका कालनाशिनी॥ सप्तादशी तु सा काली विद्धि सर्वार्थकारिग्री।' इति"

उपरि निर्दिष्टानां पोड़श सप्तदश वा भेदानां केवलं सूचनायैव दृद्धयते, न नामानि रूपाणि च तासाम्। त्रयोदशभेदानां तु रूपवर्णनापि ध्याननिर्देशद्वारा श्रीक्रमस्तुतौ कृतस्तन्त्रालोके चोद्धृतः, स्रत्न सम्यगवबोधार्थं विलिख्यते।

#### श्रीक्रमस्तोत्रोऽपि-

''कौलार्णवानन्दघनोर्मिरूपामुन्मेषमेषोभयभाजमन्तः। निलीयते नीलकुलालये या तां सृष्टिकालीं सततं नमामि।।" श्रीपंचशतिकादावपि—

> ''मन्त्रोद्या व्योमरूपा व्योमस्था व्योमवर्जिता। सर्वा सर्वविनिर्मुक्ता विद्वस्मिन् सृष्टिनाशिनी॥ या कला विद्वविभवा सृष्ट्यर्थकरण्चमा। यदन्तः शान्तिमायाति सृष्टिकालीति सा स्मृता॥''

#### श्रीक्रमस्तोत्रेऽपि—

"महाविनोदार्पितमातृचक— वीरेन्द्रकासृत्रसपानसक्ताम्। रक्तीकृतां च प्रलयात्यये तां नमामि विद्वाकृतिरक्तकालीम्॥"

#### श्रीपञ्चशतिके च-

"न चैपा चचुपा याद्या न च सर्वेन्द्रियस्थिता। निर्मुणा निरहङ्कारा रञ्जयेद्धिस्त्रमण्डलम्॥ सा कला तु यदुन्पन्ना सा ज्ञेया रक्तकालिका।"

### श्रीक्रमस्तुतौ-

''बाजिद्धयस्वीकृतवातचक— प्रकान्तसंघट्टगमागमस्थाम् । शुचिर्ययास्तं गमितोऽचिषा तां शान्तां नमामि स्थितिनाशकालीम् ॥''

#### श्रीपञ्चशतिकेऽपि-

"हासिनी पौद्गली येयं बालाव्रशतकल्पना। कल्पते सर्वदेहस्था स्थितिः सर्गस्य कारिणी॥ यदुत्पन्ना तु सा देवी पुनस्तत्रैव लीयते। तां विद्धि देवदेवेश स्थितिकालीं महेक्वर॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"सर्वार्थसंकर्षणसंयमस्य यमस्य यन्तुर्जेगतो यमाय । वपुर्मेहात्रासविलासरागात् संकर्षयन्तीं प्रणमामि कालीम् ॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

''यमरूपस्वरूपस्था रूपातीतस्वरूपगा। सा कला लीयते यस्यां यमकाली तु सा स्मृता॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"उन्मन्यनन्ता निखिलार्थगर्भा या भावसंहार निमेषमेति। सदोदिता सत्युदयाय शून्यां संहारकालीं मुदितां नमामि॥" "ममेत्यहङ्कारकलाकलाप— विस्फारहषोंद्धत गर्वमृत्युः मस्तो यया घरमरसंविदं तां नमाम्यकालोदितमृत्युकालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

चएडकाली शुद्धवर्णा यामृतत्रसनोद्यता ।
भावाभावविनिर्मुक्ता विश्वसंहाररूपिणी ॥
तत्र सा याति विलयं सा च संहारकालिका।'
"त्रोमित्येषा कुलेशानी मृत्युकालान्तपातिनी।
मृत्युकालकला यस्याः प्रविशेद्धिप्रहं शिव॥
तदा सा मृत्युकालीति हो या गिरिसुताधव।'

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"विश्वं महाकल्पविरामकल्प— भवान्तमीमश्रु कुटिश्रमन्या । याश्रात्यनन्तप्रभवाचिषा तां नमामि भद्रां ग्रुभभद्रकालीम्॥"

#### श्रीक्रमसद्भावभट्टारके च--

"इदं सर्वमसर्वं यत्संहारान्तं तु नित्यशः। कुटिलेच्यारेखान्तश्रस्तमस्तमितं च यत्॥ ततो बोधरसाविष्टा स्पन्दमाना निराकुला। दीधितीनां सहस्तं यद्वमेच पिवते सृशम्॥ सा कला लीयते यस्यां स्ट्रकालीति सा स्मृता।"

#### श्रीपंचशतिकादावि --

गमागमसुगम्यस्था महाबोधावलोकिनी।
मायामलविनिर्मुक्ता विज्ञानामृतनन्दिनी।।
सर्वेलोकस्य कल्याणी रुद्रा रुद्रसुखप्रदा।
यत्रैव शाम्यति कला रुद्रकालीति सा स्मृता॥
भेदस्य द्रावणाद्वद्रा भद्रसिद्धिकरीति या।"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे-

"मार्तेगडमापीतपतङ्गचकं पतङ्गवत्कालकलेन्धनाय। करोति या विश्वरसान्तकां तां मार्तेगडकालीं सततं प्रणौमि॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

"शब्दब्रह्मपदातीता पद्त्रिशान्तनवान्तगा। ब्रह्माएडखएडादुत्तीर्णा मार्तएडी मूर्तिरव्यया॥ सा कला लीयते यस्यां मार्तएडी कालिकोच्यते।"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

''श्रस्तोदितद्वादशभानुभाजि यस्यां गता भगेशिखा शिखेव। प्रशान्तधाम्नि चुतिनाशमेति तां नौम्यनन्तां परमाकैकालीम्॥''

#### श्रीपंचशतिके च-

एकाकिनी चैकवीरा सुसृक्ष्मा सृक्ष्मवर्जिता।
परमात्मपदावस्था परापरस्वरूपिनी॥
सा कला पररूपेण यत्र संलीयते शिव।
सा कला परमार्केति झे या भस्माङ्गभूषण॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"कालकमाकान्तदिनेशचक— कोडीकतान्ताग्निकलाप डमः। कालाग्निरुद्रो लयमेति यस्यां तां नौमि कालानलरुद्रकालीम्॥"

#### श्रीपंचशतिकादौ च-

''वरदा विश्वरूपा च गुणातीता परा कला। ष्ट्रघोषा सास्वरारावा कालाग्नित्रसनोद्यता॥ निरामया निराकारा यस्यां सा शाम्यति स्फुटम्। कालाग्निरुद्रकालीति सा ज्ञेयाम्रवन्दित॥''

## श्रीक्रमस्तुतौ-

"या सा जगद्ध्वंसयते समम्नं मृत्योर्वपुर्मासयतीति विष्वक् । धामाग्निरूपीयसहस्रदीप्तां तां नौमि कालानलरहकालीम्॥"

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"नक्तं महाभूतलये इमशाने दिक्खेचरीचक्रगणेन साकम्। कालीं महाकालमलं त्रसन्तीं वन्दे ह्यचिन्त्यामनिलानलाभाम्॥"

#### श्रीपंचशतिके च-

"ऋतोज्वला महादीप्ता सूर्यकोटिसमप्रभा।

कलाकलङ्करहिता कालस्य कलनोचता ॥ यत्र सा लयमाप्नोति कालकालीति सा स्मृता ।'

#### श्रीक्रमस्तोत्रे—

"क्रमत्रयत्वाष्ट्रमरीचिचक्र— संचारचातुर्यतुरीयसत्ताम् । वन्दे महाभैरवघोरचएड— कालीं कलाकाशशशाङ्ककान्तिम् ॥"

#### श्रीपंचशतिके च —

"दशसप्तविसर्गस्था महाभैरवभीषणा। संहरेन्भैरवान् सर्वान् विद्ववं च सुरपूजित। सान्तः शाम्यति यस्यां च सा स्याद्मिरतभैरवी। महाभैरवचण्डोय्रघोरकाली परा च सा।।"

#### श्रीपंचशतिके-

"डकला भीषणा रौद्रा कुलकालिनिराकुला। श्रव्या लक्ष्यनिर्लक्ष्या सुकाली नाम सिद्धिदा॥" "श्रीमत्सदाशिवपदेऽपि महोश्रकाली भीमोत्कटम्रु कुटिरेष्यति भङ्गमूमिः। इत्याकलय्य परमां स्थितिमेत्य काल— संकर्षिणीं भगवतीं हठतोऽधितिष्ठेत्॥"

एवं चतुर्दश कालिकानां ध्यानानि उपलब्धानि शेषाणां तिस्रुणां नोपलब्धानि । एतासां रूपाणामाध्यात्मिकं रहस्यमपि तन्त्रालोके सुवर्णितम्—

श्रत्र तात्पर्यतः प्रोक्त—

मन्ने क्रमचतुष्टयम् ।

एकैकत्र यतस्तेन

ढादशात्मकतोदिता ॥ १४५

न व्याख्यातन्तु निर्भव्य

यतोऽति सरहस्यकम् ।

मेयेऽपि देवी तिष्टन्ती

मासराद्यादिरूपिणी ॥ १४६

श्रत एषा स्थिता संविदन्तर्वाद्योभयात्मना ।
स्वयं निर्भास्य ततान्यद्
भासयन्तीव भासते॥ १४७

ततश्च प्रागियं शुद्धा तथा मासनसोतसका। सृब्टिं कलयते देवी तन्नाम्नागम उच्यते ॥ १४८ तथा भासितवस्त्वंशरञ्जनां सा बहिर्मुखी। स्ववृत्तिचक्रे ग समं ततोऽपि कलयन्यलम् ॥ १४९ स्तितिरेषैव भावस्य तामन्तम् खतारसात्। संजिहीर्षुः स्तितेनीशं कलयन्ती निरुच्यते ॥ १५० ततोऽपि संहाररसे पूर्णे विझकरीं स्वयम्। शङ्कां यमात्मिकां भागे सूते संहरतोऽपि च ॥ १५१ संहृत्य शङ्कां शङक्यार्थवर्जं वा भावमण्डले। संहतिं कलयत्येव स्वात्मवहौ विलापनात् ॥ १५२ विलापनात्मकां तां च भावसंहतिमात्मनि । यामृशत्येव येनैषा मया मस्तमिति स्कृरेत् ॥ १५३ संहार्योपाधिरेतस्याः स्वस्वभावो हि संविदः। निरुपाधिनि संशुद्धे संविद्रू एपेऽ स्तमीयते ॥ १५४ विलापितेऽपि भावौचे कंचिद्भावं तद्व सा। आदयानयेद्य एवास्ते शङ्कां संस्काररूपकः ॥ १५५ शुभाशुभतया सोऽयं सोध्यते फलसंपदम् । पूर्वं हि भोगात् पश्चाद्वा शङ्केयं व्यवतिष्ठते ॥ १५६ श्चन्यदाक्यानितमपि तदैव द्रावयेदियम् । प्रायश्चित्तादिकर्मभ्यो ब्रह्महत्यादिकर्मवत् ॥ १५० रोधनादु द्रावणादु रूपमित्थं कलयते चितिः। सद्पि द्रावयेदेव तद्प्याइयानयेद्थ ॥ १५८ इत्थं भोग्येऽपि संभुक्ते सति तत्करणान्यपि। संहरन्ती कलयते द्वादशैवाहमात्मनि ॥ १५९ कर्मवुद्धयत्तवर्गी हि वुद्धयन्तो द्वादशात्मकः। प्रकाशकत्वात् सूर्यात्मा भिन्ने वस्तूनि जुम्भते ॥ १६० श्रहंकारस्तु करणमभिमानैकसाधनम्। श्रविच्छिन्नपरामर्शी लीयते तेन तत्र सः ॥ १६१ यथा हि खङ्गपाशादेः करणस्य विभेदिनः। अभेदिनि स्वहस्तादौ सयस्तद्रदयं विधिः ॥ १६२ तेनेन्द्रियौघमार्तग्ड-मम्डलं कलयेत् स्वयम्। संविद्देवी स्वतन्त्रत्वात् किल्पतेऽहं कृतात्मिनि ॥ १६३ स एव परमादित्यः पूर्णंकल्पस्त्रयोदशः । करणत्वात् प्रयात्येव कर्तरि प्रलयं स्फुटम् ॥ १६४ कत्ती च द्विविधः प्रोक्तः कित्पताकित्पतात्मकः। कल्पितो देहबुद्ध्यादि-व्यवच्छेदेन चर्चित: ॥ १६५ कालाग्निरुद्रसंज्ञास्य शास्त्रेषु परिभाषिता । कालो व्यवच्छित्तद्युक्तो वहिर्भोक्ता यतः स्मृतः ॥ १६६ संसाराक्लुप्तिक्लुप्तिभ्यां रोधनाद् द्रावणात् प्रभुः। अनिवृत्तपशूभावस्तत्राहंकृत् प्रलीयते ॥ १६७ सोऽपि कल्पितवृत्तित्वाद्विद्वाभेदैकशालिनि । विकासिनि महाकाले लीयतेऽहमिद्मये ॥ १६८ एतस्यां स्वात्मसंवित्ताविदं सर्वेमहं विभुः। इति प्रविकसद्रूपा संवित्तिरवभासते ॥ १६९ ततोऽन्तःस्थितसर्वात्मभावभोगोपरागिण्। परिपूर्णापि संवित्तिरकुले धाम्नि लीयते ॥ १७० प्रमातृवर्गो मानौधः प्रभाश्च बहुधा स्थिताः। मेयौच इति यत् सर्वमत्र चिन्मात्रमेव तत् ॥ १७१ इयतीं रूपवैचित्रीमाश्रयन्त्याः स्वसंविदः। स्वाच्छन्द्यमनपेद्धं यत् सा परा परमेदवरी ।। १७२ इमाः प्रागुक्तकलनास्तद्विजृम्भोच्यते यतः। चेपो ज्ञानं च संख्यानं गतिनीद इति क्रमात् ॥ १७३ स्वातमनो भेदनं क्षेपो भेदितस्याविकल्पनम्। ज्ञानं विकल्पः संख्यानमन्यतो व्यतिभेदनात् ॥ १७४ गतिः स्वरूपारोहित्वं प्रतिविम्ववदेव यत्। नादः स्वात्मपरामशेशेषता तद्विलोपनात् ॥ १७५ इति पंचविधामेनां कलनां कुर्वेती परा। देवी काली तथा कालकर्षिणी चेति कथ्यते ॥ १७६ मातृसद्भावसंज्ञास्यास्तेनोक्ता यत् प्रमातृवु। एतावद्न्तसंवित्तौ प्रमातृत्वं स्फुटीभवेत् ॥ १७७ वामेइवरीतिशब्देन प्रोक्ता श्रोनिशिसंचरे। इत्थं द्वादशधा संवित् तिष्ठन्ती विद्वमातृषु ॥ १७८ एकैवेति न कोऽप्यस्याः क्रमस्य नियमः कचित । क्रमाभावात्र युगपत्तद्भावात् क्रमोऽपि न ॥ १७३

क्रमाक्रमकथातीतं संवित्तत्त्वं सुनिर्मलम् ।
तदस्याः संविदो देव्या यत्र कापि प्रवर्तनम् ॥ १८०
तत्र तादात्म्ययोगेन पूजा पूर्णेव वर्तते ।
परामर्शस्वभावत्वादेतस्या यः स्वयं ध्वनिः ॥ १८१
सदोदितः स एवोक्तः परमं हृद्यं महत् ।
हृद्ये स्विवमर्शोऽसौ द्रावितारोपविश्वकः ॥ १८२
भावप्रहादिपर्यन्तभावी सामान्यसंज्ञकः ।
स्पन्दः स कथ्यते शास्त्रे स्वात्मन्युच्छलनात्मकः ॥ १८३
किंचिच्चलनमेतावदनन्यस्फुरणं हि यत् ।
ऊर्मिरेषा विवोधान्धेर्न संविद्नया विना ॥ १८४
निस्तरङ्गतरङ्गादिवृत्तिरेव हि सिन्धुता ।
सारमेतत् समस्तस्य यचित्सारं जडं जगत् ॥ १८५
तद्धीनप्रतिष्ठत्वात् संसारं हृद्यं महत् ।

एतेपां इलोकानां रहस्यं तन्त्रसारे सूत्ररूपेण उद्घिखितमस्ति । तद् यथा—
"ता एताः चतस्रः शक्तयः स्वातन्त्रयात् प्रत्येकं त्रिधैव वर्तन्ते । सृष्टौ स्थितौ संहारे च इति द्वादश भवन्ति । तथाहि १ संवित् पूर्वम् अन्तरेव भावं कलयति, २ ततो वहिरपि स्फुटतया कलयित, ३ तत्रैव रिक्तमयतां गृहीत्वा ततस्तमेव भावम् अन्तर्क्षांजिहीर्षया कलयित, ४ ततश्च तदुपसंहारिविन्नभूतां शङ्कां निर्मिणोति च असते च, ५ अस्तराङ्कांशां भावभागम् आत्मिन उपसंहारेण कलयित, ६ तत उपसंहर्तृत्वं ममेदं रूप-मित्यपि स्वभावमेव कलयित, ७ तत उपसंहर्तृस्वभावकलने कस्यचिद्भावस्य वासनात्मना अवस्थिति कस्यचित्तु संविन्मात्रावशेषतां कलयित, ८ ततः स्वरूपकलनानान्तरीयकत्वेनैव करण्यकः कलयित, ९ ततः करणेइवरमपि कलयित, १० ततः किष्पतं मायीयं प्रमात्र-रूपमिप कलयित, ११ संकोचत्यागोन्मुखविकासमहण्णरिक्कमिप प्रमातारं कलयित, १२ ततो विकसितमिप रूपं कलयित इति एता द्वादश भगवत्यः संविदः ग्रमातृन् एकं वापि उद्दिश्य युगपत् क्रमेण् द्विशः त्रिश इत्यादिस्थित्यापि उदयमागिन्यः चक्रवदावर्तमाना बहिरपि मासकला-राज्ञ्यादिक्रमेण् अन्ततो वा धटपटादिक्रमेणाऽपि भासमानाः चक्रवेवस्य स्वातन्त्रयं पुरुण्त्यः श्रीकालीशव्यवच्याः।"

एतद्रहस्यमितसं स्पेण महामाहेरवरेण जयरथेण आगमवचनान्युदाहृत्य ज्ञापितम् ।

> "एकं स्वरूपरूपं प्रसरस्थितिविलयभेदतस्रिविधम्। प्रत्येकमुद्यसंस्थितिलयविश्रमतश्चतुर्विधं तद्पि॥

इति वसुपञ्चकसंख्यं विधाय सहजस्वरूपमात्मीयम् । विद्वविवर्तितावर्तप्रवर्तकं जयति ते रूपम् ॥ कालस्य कालि देहं विभज्य मुनिपंचसंख्यया भिन्नम् । स्वस्मिन् विराजमानं तद्रूपं कुर्वती जयसि ॥''

एवं पारिभाषिकाणि पदानि यानि चैतिस्मन् स्तोत्रे पठितानि तानि सवीणि श्लोकानुक्रमेण परिशिष्टे विवृतान्यस्माभिः।

# अथ परिशिष्टम्।

प्रथमऋोके—गणेशः

तंत्रालोके (१) आः (६) स्रोके—

तद्देवताविभवभावि-महामरीचिचक्रे स्वरायित-निजिस्थितिरेक एव । देवीसुतो गणपितः स्फुरदिन्दुकान्तिः सम्यक् समुच्छलयतान्मम संविद्विधम् ।

द्वितीयक्ष्णोके—शिवतत्वम् महार्थमञ्जरीपरोमले (१३) गाथायाम्—

तथा तथा द्रयमानानां शक्तिसहस्राणामेकसंघट्टः।
निजहृदयोद्यमरूपो भवति शिवो नाम परमस्वच्छन्दः॥
षष्ठश्रोके—प्रकाशविमर्शो

वरीवस्यारहस्ये:-

स जयित महाप्रकाशो यस्मिन् दृष्टे न दृश्यते किमिप । कथमिव तस्मिन् ज्ञाते सर्वे ज्ञातं किलोच्यते वेदे ॥३॥

तत्रैव च-

नैसर्गिकी स्फुरत्ता विमर्शरुपाऽस्य वर्त्तते शक्तिः। तद्योगादेव शिवो जगदुत्पाद्यति पाति संहरति॥ ४॥

# चिद्गगनचिद्का

# आदि-विमर्दाः।

चीरोदं पौर्णामासी शश्घर इव यः प्रस्फुरन्निस्तरङ्गं चिद्वव्योमस्फारनादं रुचिविसरलसद्विन्दुवक्त्रोर्भिमालम्। <mark>त्राचस्पन्दस्वरूपः प्रथयति सकृदोङ्कारशुगडः क्रियाद्दग्-</mark> दन्त्यास्योऽयं हठायः शमयतु दुरितं शक्तिजनमा गगोशः॥१॥ स्थलं सूचमं परं च त्रिविधमिह जगद् यत्प्रथावेशसिद्धा युक्तं सत्ता यदीया स्फुरति च परतः स्वप्रथैकस्वभावाः। भामूर्ति यं विमर्शिक्रयमनुपतिता लच्यते लोकवृत्तिः <mark>सन्मार्गालोकनाय व्यपनयतु स वस्तामसीं<sup>३</sup> दृत्तिमीशः॥२॥</mark> इह कालिदासचन्द्रप्रसूतिरानन्दिनी स्तुतिर्व्याजात्। चिद्गगनचिन्द्रकाब्धेः शमयतु संसारदावदवथुं वः ॥ ३ ॥ चिल्लोचनेन<sup>8</sup> सततं शिवमीचितुमन्वये च सद्भावम् । लब्धं च पूर्णभावं यदि चेतः समुपाध्विममाम् ॥ ४॥ हृद्युहामभिलपन्नहन्तया <mark>दक्कियावपुरदक्कियापदम्।</mark> सन्तमेमि समभावदं श्वं सख्यहानिरमुना हि सूयते ॥ ५ ॥

१ प्रथादेशसिद्धी २ नस्तां ३ नः ४ त्वल्लोच ४ पाद्यमि ६ सन्तनोमि ७ दङ्गिनं

याहमित्युदितवाक् परा च सा <mark>यः प्रकाश</mark>लुलितात्मवियहः । यो मिथः समुदिताविहोन्मुखो तौ षडध्विपतरौ श्रये शिवौ ॥ ६ ॥ शक्तिनेत्रपरिगाद्धुमास्थितं१ पूर्णभाम व्यवयोधिमन्थताम् । देवि तर्पग्रसुधाकलाश्रयं <del>रुद्रमन्दरमहं स्फुटं भजे ॥ ७ ॥</del> योऽभवद् भवति यस्तथेतरो यो भविष्यति पृथक्कियो । जनः। तत्र यो धरमहन्तथैकया सन्तमस्मि हृदिरन्ध्रमानतः॥ =॥ विश्वसद्मनि सदात्मनीश्वरे पूरणात् पुरुषतामुपेयुषि । ये मनः प्रिणद्धुमहर्षय-स्तान् पतञ्जलिमुखानुपास्महे ॥ ६॥ **खेचरीमुखमरीचिजालकं** <mark>ब्योमशक्तितनुसंश्रयं ६ सदा।</mark> शंभुद्चतनुजावभासया॰ यत्र विश्वमनुकर्तुमीहते ॥ १०॥

खरडसंत्रसरगर्भया यया लचितं स्फुरविपूर्णसत्तया। तत्त्वमैश्वरमखगडमिन्नकां त्वां प्रणौम्यखिलतत्त्वनायिकाम् ॥ ११ ॥ यः किलास स किलास ईश्वरः ख्यातसत्वलुलितोर्ध्वं मूर्धनि । प्रत्यसौर जननि यत्र तिष्ठति त्वं स सत्व<sup>३</sup> वपुरद्रिरस्य<sup>४</sup> यः ॥ १२ ॥ कल्पनातिगमतीन्द्रियं च यल-लच्यमुज्भति बहिर्मु खं तथा । अन्तरालगमभावभावयो-स्तन्नतोऽस्मि सदहं निराकृतिम् ॥ १३॥ अम्ब यद् भवति तत्तदात्मना स्वेरितामजहदद्वयोदयम् । तावकं पद्मुपाकृतक्रमं॰ ब्रह्म तत्सदिति वा<sup>द</sup> श्रुतं भजे ॥ १४ ॥ देशकालकलना विशेषतो यद् भवानि विहितं निगद्यते । व्यक्तिजातितनुसंश्रितक्रमं तिद्धतं तव बहिर्विज्ञम्भणम् ॥ १५॥

१ डिदितोध्र्च २ प्रत्यहं ३ सतत्व ४ कस्य ४ त्रिधा ६ निराकृति ७ मपा ८ हि श्रुतं ६ निषिध्यते

सत्वमम्ब विहितस्य वस्तुन-स्तत्प्रसादितद्यो दयंवपुः। स्यात् तमश्च यदिदं निषिध्यते द्वे रजोर सदसदन्यरूपतः ॥ १६॥ यत्तमोऽन्यदिह तत् चितेर्वपुः सत्वमन्यदिह तेजसः शिवे। मिश्रणोत्थमितरद्रजस्तयो-स्त्वत्कस्त्वश्मतो<sup>ः</sup> ग्रण्त्रयम् ॥ १७ ॥ ईश्वरस्य तव भर्तरच्यै-र्वर्यरूपमसि तत्वमम्बिके। ज्ञानमस्य शुचि कर्म वा फलं ते विरागमयपूर्णता फले ॥ १८॥ ज्योतिरम्ब हृदि विद्ययेचितं यल्लघु प्रसृतमर्थमगडपे। धूमलदम गुरु यच तच्च्युतं ध ते तु सत्वतमसी वपुस्तव ॥ १६॥ त्वं हिई रुद्रजकटाच्वत्तिनी जायमानमवलोक्य चरिडके। सांख्ययोगपथदेशिकद्वयं जातसंमतिसमाधिकं॰ यथा ॥ २०॥

१ तयोद २ द्वौरजो ३ श्वितिर्वयुः ४ सत्वजमतो ४ तच्च तं ६ त्वन्तु ७ समीण्सितं

सप्रकाशकृतमज्जनं जगत् कुर्वती भवति पूर्णिमा शिवे। पूर्णमेव तव रूपमन्यथा कुर्वती किल कुहूः प्रतीयसे॥ २१॥ पूर्णाताकृशतयोर्यदन्तरं तत्र कालिविजहत्कमे स्थिता। दर्शितकमिवभागसंभ्रमं कालमद्यतनमत्तुमीहसे ॥ २२॥ ॥ इति आदि (सूत्र) विमर्शः॥

हितीय-विमर्शः
मातृमेयमितिसाधनात्मिका
त्वत्कृतोन्मिषति या विकल्पधीः ।
त्वत्स्वरूपमकलङ्कितं तया
कस्य देवि विदुषो न मुक्तता ॥ २३ ॥
ऋक्रमकमविमर्शलच्यां
या क्रमाक्रममयी क्रमाक्रमम् ।
ऋक्रमं शिवमवेच्य मध्यगं
त्वां च सत्कुलिमदं तवाननम् ॥ २४ ॥

वेद्यवेदकविभेददच्या मायया क्रमवदङ्गगामिनी। या स्थिताम्ब बहिरचकांचिगी तां जिह त्वमणुतां मिय स्थिताम् ॥ २५॥ कर्म यदुविविधवासनात्मकं मायया सह कृताणुभावया। वृत्तिभिस्तव विलाप्यते हि तदु-देवि भानुरुचिभिर्यथा तमः ।। २६॥ चिन्मयीकृतमतोऽच्वदृश्यया गुह्ययाऽम्ब विपरीतचर्यया । लभ्यते समरसीकृताखिल-द्वैतवृत्ति तव घस्मरं वपुः ॥ २७ ॥ याश्चरन्ति तव खे चिदात्मके शक्तयः करणलच्गाः शिवे। **मुक्तबाह्यपदजृम्भ**णोद्यमा त्वं हि तिष्टसि तदूर्ध्वगे पथि ॥ २८॥ सप्तथा वमसि यो त्वमीश्वरि <mark>ब्योमशान्तमुखचिद्गुणास्पदम्।</mark> ऋाश्रितान्नयसि नापरं शिवं द्वन्द्वयाऽद्वयपदातिलिङ्गिनी ॥ २६॥

या प्रमातरि निषेदुषी परा प्रत्यगात्मनि विमर्शवियहा । वागियं त्रिविधभावभासिता त्वां स वक्ति किमुताऽम्ब वैखरी ॥ ३०॥ नादविन्दुलिपिवियहा गिर-स्तिस्र ऊर्ध्वगविमश्शोकराः । संहृतिस्थितिवसृष्टिधामसु व्याहृतास्त्वद्ध ईश्वत्नभे ॥ ३१ ॥ <mark>दक्कियात्मशशिभानुमध्यगं</mark> खे चरत्यनिलवत् सुधामयः । यत्तदूर्ध्वशिखरं परं नभ-स्तत्र दर्शय शिवं त्वमम्बिके ॥ ३२॥ वैखरीप्रभृतिवाक्त्रयं परे <mark>मेयमान</mark>मितिकतृ <mark>लच्चगाम्³ ।</mark> उद्भवस्थितिलयात्मकं वपु-र्भुरिभेदमपरं स्मरन्ति ते ॥ ३३॥ विश्वमूर्त्तियददृष्टवियहं त्वत्प्रशान्तिपदमैश्वरं ४ वपुः। तत्र ते य उद्यः कुलेशि तं सृष्टिराश्रयति पञ्चवाहता ॥ ३४॥

१ शक्तिकाः २ चरत्वनलयन्टिधामयत् ३ मितरत्रलक्षणम् ४ यत् ५ तत् ६ छवेशि ।

या परा स्फुरति शक्तिरम्बिके तत्र हि त्वयि पयोधिबीचिवत्। शिञ्जिकावयवकार्थ पञ्चकं वर्त्तते विविधसू इमवियहम् ॥ ३५॥ त्वन्मुखं त्रिपथनेत्रिभात्मकं शक्तिवृन्दमिह तुर्यथागमम्। <mark>द्वादश्क्रमपदं पदादिभि-</mark> र्जु म्भितं रजगित तचतु स्त्रिकेः ॥ ३६॥ मानमेयमिति नेत्रलच्गाः सोमसूर्यदहनास्त्रिधामगाः। राशिराजिविधिभिज्जितैः स्वरै-र्लिचितास्तव हि विप्रुषोऽम्बिके ॥ ३७॥ श्राहतेतरदुरुत्तराश्रय-स्त्वत्पदादुद्यते शिवात्मके \*। **अद्रयाद्विषयचित्र्यथातनु**-र्<mark>ट ग्विमर्श इव³ वाचको स्वरः ॥ ३⊏ ॥</mark> अम्ब धामकरण्प्रयत्नजो व<mark>ैखरः स्फुरति श</mark>ब्द स्राहतः। <mark>मानसः पुनरसावनाहतो</mark> वासितस्त्वदुपलच्य वित्तमः ॥ ३६॥

१ वृंहितं २ इह ३ उत्तरः # शिवात्मके

A

षगडवर्जमहिमद्युतेः कला सर्गबिन्दुरहिताश्च ये शुचेः । सर्व एव शशिनः कलाः शिवे योनयो विधृतबीजतत्पराः ॥ ४०॥ बीजयोनिविधिभेदभेदिता मातृकामनुजमातृलच्गाः । शक्तिरम्ब भवति क्रियामयी त्वत्तनुर्जयति पारमेश्वरि ॥ ४१ ॥ बिन्दुरचरमयं क्रियामयं योनियन्त्रमतिबुद्धिलच्त्रणाः<sup>४</sup>। नाद इष्टतनुरन्यकारगांध त्वं परे त्रितयधर्मरूपिगाि ॥ ४२॥ उद्यमः प्रथम ऊर्मिरुत्तरो निस्तरङ्गशिवचित्पयोनिधेः। प्रागचित्पद्परिम्रहात्तव॰ व्योमनीश्वरि तनुर्महोदय: ॥ ४३॥ स्फारिता जनि सेय १० मेषणा खेचरत्वसमुपाश्चिता ११ दिशि। अन्चक्रमनुजग्मुषी गवी प्राप्तगोचरपदा भवस्वयम् १२॥ ४४॥

१ शुभे २ तत् स्वराः ३ छक्तत ४ यो नियन्त्रयति ४ रस्य ६ पिणि ७ त्ततो ८ दया ६ स्वा-दिता १० नेय ११ त्यछ १२ भवः।

खेचरोप्रभृतिय**चतुष्टयं** सारमम्ब १ तव तद्वबहिर्वपुः। यद्वयाद्वयविभागघस्मरं तन्निरंशमबहिर्नः वाक्पदम ॥ ४५॥ पञ्चवृत्तितनुरम्ब निर्गता शक्तिरर्पितकुलप्रथा<sup>३</sup>सना । त्वं शिवावकुलतः समेयुषि तेन तत्र पुनरेष<sup>8</sup> विश्रमः ॥ ४६ ॥ युक्तितोऽम्ब तव वृत्ति पञ्चकं पञ्चभृत गुण्वृत्ति लच्यते । धर्मिवृत्तिकृतसिद्धनामकं धर्मवृत्तिकृतशक्तिनाम ते<sup>४</sup>॥ ४७॥ ब्रह्मणः प्रभृतिसिद्धपञ्चकं भारतीप्रभृतिशक्तिपञ्चकम् । उन्मनीं स्मरति यस्तवाकृतिं सिद्धवर्स्मनि जयत्यसौ जनः ॥ ४८॥ त्वं प्रकाश्यसि यं ससृज्यते धर्मिधर्मतनुरर्थ ईश्वरे । यः प्रकाश इह सत्वया कृतः तत्तदाकृतिरुपैति सृष्टिताम् ॥ ४६ ॥

त्वं हि चित्तनुरतो न चित्तता खेन ते विषयचित्ततां विना। शिष्यसे यदि विनार्थमगडलं सर्गसोमनि कुतोऽस्ति<sup>३</sup> चित्तता ॥ ५० ॥ वासना च न विचित्रतापदं तत्प्रसूस्तव मिह केवलैव चेत्। शक्तिलच्या जगद्भृतोदरी मानसैन्द्रियकवस्तुसूरसि ॥ ५१॥ सार्वकालिकमिदं जगत्वया भास्यते विधृतशब्दरूपया । **ज्रान्तरञ्जननि** बुद्धिरर्पगो बाह्यमद्यतनमच्ररूपया 🗓 ५२ ॥ यावदम्ब पुरुषस्य शान्तत सप्तमीसकलभाववर्तिनः। तावदद्वयविमर्शभिन्नता सार्वकालिक॰ विमर्शभाविता॥ ५३॥ अम्ब तजडमुश्नित भेद्धी-र्यदुगुगौः स्फुरदपोह्यते क्रमात्॥ चित्तदाकृतिनिराकृतिः स्वतो भाति या सकृदसौ त्वमेव १० सा॥ ५४॥

१ स्वेन २ चित्रतां ३ कुतोऽस्तु ४ परं ४ वस्तुनोरिस ६ रूढया ७ भावक ८ मेदिभि ६ रनाकृति १० त्वयासि सा

जाड्यमम्ब जगतो निसर्गजोः यत्परा प्रभृति भाति भेदतः। त्वं तु जाड्यपरिपन्थिनी समृता या विभासि सकृद्रथमगडपे ।। ५५॥ विश्वमेतदिति योऽहः मित्यसौ नामरूपविरहेण निश्चिता । सा त्वमम्ब न बिभर्षि भास्वतांध भात्मनो यदसि धर्म ईशितुः॥ ५६॥ भावहक् समृतिवियुक्तमीश्वरे श्न्यरत्नमवलम्ब्य पुद्गलम्। निर्निरुक्तिकमिदं जगत्स्थितं चिल्लदोर्ध्वगपथान्त तत्तथा ॥ ५७॥ शान्ततां भजदनाश्रितं पदं शक्तिमात्र जगदेकसद्म यत्। निर्मलज्वलन शौचवज्जगत्-तत्र हि त्विषि निमिज्जितं त्वया।। ५८॥ सिद्धशक्तिमयभातृभासन-व्याप्तिभाव उपयुक्प्रकाशताम्। योऽयमर्थनिकरस्त्वद्निके॰ त्वत्प्रमात्रभिमुखं तनोष्यसौ ॥ ५६॥

१ र्गतो २ मग्रडपे ३ याह ४ निश्चिताः ५ भास्यतां ६ भात इति यत् ७ स्त्वमस्विके ।

द्रष्ट्रताः जगति यत्प्रकाशने यश्च निश्चयविधौ प्रमातृताः। याहकं रवमपि निश्चितयहे वेदतः स तव वृत्तिपोषितः ॥ ६०॥ **ऋास्थितसदसदर्थमगडलं** धीमनोत्त्वपुरस्मितामयम् । यस्त्रयोदश्विधः स्वतन्त्रता तद्द्रयोप्यहमसौ तवांश्कः ।। ६१॥ तत्तदर्धमयभोग्य हलच्गा-नन्दमूर्तिरयमुत्तमः पुमान्। अर्पणेन जगतश्चिद्म्बरे भाति संहृतिमयः शिवे तव ॥ ६२॥ अष्टधा स्फुरति या पुरी शिवे सूचमभावमुपगम्य लैङ्गिकम्। तज्जन्पौष्टकृतचित्तवृत्तयो वासनास्तदुरसि स्थिते पशौ ॥ ६३ ॥ सर्गसंवृतिश्ररीरयोईयो-र्भद्यभच्चकपदस्थयोस्तयोः। अन्तरेद्<sup>१</sup> महमास्थितः शिवे धीमनोच्चवपुरर्पितं त्वया ॥ ६४॥

१ इष्टता २ प्रमातृका ३ हकत्व ४ यत्र या दशिवधिः ५ तवाधिकः ६ भोग ७ ततः ६ तज्जु चौष्ठ ६ स्त्वदुदर १० अन्तरेवमहमा

राजनात् प्रकृतिरञ्जनाच मां राजसंज्ञमनुबोधकर्मगोः। षट् त्वया पृथगमी प्रवत्तंकाः पुत्रभावमधिरोपितः शिवे ॥ ६५ ॥ **और्ध्वबाहमयबिन्दुलच्चगां** प्राणसूर्य इह चिद्दिषट् कलः। तत्कलाधरतनोगुरुक्रमे त्वं प्रकाशतनुसिद्धः मगडलम्॥ ६६॥ यन्त्वधो वहननादलच्गा पानसोम इह भोग्यविग्रहः। तस्य षोड़शकलाः कृतास्त्वया-३ नन्दचक्रतनवो गुरुक्रमे ॥ ६७॥ वासरेशरजनीशयोः कला-श्चिरिड यावदुद्यं वितन्यते । ताबदेव ६ दिवस चयोदय॰ स्तत्वतःः प्रकटग्रप्तवियहः ॥ ६⊏ ॥ देवि तद्द्वयकलाविमिश्रयाः सामरस्य पदमेति या स्थितिः। बिन्दुनादसमवेद्य वेदका-न्तर्गता हि तव मूर्त्तिरत्र सा ॥ ६६ ॥

१ मिपरोपिता २ सिद्धि ३ कृतात्यया ४ चिएड ५ वितन्वते ६ तंचदेव ७ द्या ८ त्वत्कृत ६ विष्टप १० अणा

लोढ़भानुश्शिमगडला१ स्थिति-र्लिम्भिता प्रलयवहिना त्वया। प्राग्याम्ति दशसप्त्रधा सती मूर्त्तिराश्रित गुरुक्रमा शिवे ॥ ७०॥ इष्टबोधकृतशक्तयस्त्वया संहृतिस्थितिविसृष्टिसद्मसु । तुर्यचित्पदमय प्रसारिताः सुप्तितः प्रभृतिधामसु त्रिषु ॥ ७१ ॥ मेयमातृमिति लच्गां कुलं प्रान्ततो<sup>ध</sup> ब्रजति यत्र विश्रमम् । तत्पदं तव तुरीयमिवके यन्महद्भि रनुपाख्यमिष्यते ॥ ७२ ॥ चाररावचरुभिर्विभेदितै-मुद्रया च यदुपासनं तव। तद्वशेन भजते परम्परां तावकक्रमगता स्थिरीकृतिः ॥ ७३ ॥ मङ्गले स्वमसि वाक्चतुष्टये या परा स्फुरति मूर्तिमगडपे । सा प्रकाशसुख वृन्दचक्रभा नोद्विन्दुलिपिमृतिंरिज्यसे १०॥ ७४॥ ॥ इति द्वितीयो विमर्शः॥

१ गडलस्थि २ लम्बिता ३ मान ४ प्राप्ततो ४ यं महान्धि ६ तयास्फुटाकृति ७ गडले ८ मुख ६ चक्रगा १० रिष्यसे

तृतोय-विमर्शः। **आयचित्प्रसरमृ**र्तिरम्बिके पीततां ब्रजित यत्कृतास्पदा। <mark>अच्चयं शिवमुपास्य तज्जनः</mark> <mark>शक्तिचक्रजनितः प्रमुच्यते ॥ ७५ ॥</mark> अम्ब शक्तिवनुषा त्वयोन्मिष-द्रपया समरसः शिवो यदा। यत्तदोल्बसित वीर्यः मूर्जितं पीठ एष हिमहांस्त्वदुत्थितः ॥ ७६ ॥ या शिवे स्फुरण शक्तिरचया चमादिपञ्चकनिविष्टभातनुः। सा महद्भवति वीर्यमियमं यन्मयी त्वमिस पीठचक्रसूः॥ ७७॥ पीठचक्रनिकरैकधर्मिणी त्वं स्थिता च सततं समन्ततः। सद्मिरुद्यमनिरन्तरात्मभि-र्लच्यसेऽम्ब निरवयहोद्या ॥ ७८ ॥ ईरणेन विविधेन वीरतां योऽयमच्रगणः प्रपद्यते। **अन्त्यमीश्मिय तन्त्रधाः मकम्** वर्णशक्तिपदपञ्च<sup>४</sup>चित्कताम्<sup>४</sup>॥ ७६॥

१ दिन्य २ गणं ३ मयुतं त्रिधा ४ पदवी ख ४ चित्कलास्

यानलार्कश्रिवियहा कला-नाहताम्बरविसर्पिगा शिवे। पीठतः प्रभृतियावद्च्यंतेः तावदुन्मिषति<sup>र</sup> तन्मयी सती ॥ ८०॥ निर्जनस्थितिलयप्रथात्मिके यासनित्यनिरवयहोदयः जृम्भितं १ त्वदनुपाच्यदीप्तयो-४ द्वीष्टखं मनुरुमेत वासनम् ॥ ८१॥ नित्यभातरुचिविश्वघरमरं दुर्निरीचमिप सन्निकेतनम्। त्वं श्मशानमपि वीरहृद्गतं चीग्गवृत्तिकरवीरमिज्यसे ॥ ८२॥ विश्वसंहरणलीलयोत्कटं व्योम्नि शश्वदुदितं नीराश्रये। क<mark>्षेत्रपालमनुपाधिको</mark>ल्लसत्-<sup>६</sup> त्वद्विमर्शमिनन्दतीश्वरे ॥ ८३॥ खेचरीप्रभृतिरम्ब शाकिनी प्रान्त एष तव यो गुरुक्रमः। सृष्टितश्च यदनाख्यविक्रमं 🔌 चक्रमे तद्खिलं तवोदुगमः॥ ८४॥

१ दर्वते २ निमवसि ३ थात्रया ४ जुम्मितस्व ५ दीप्पितो ६ लसत्तद ७ विश्रमं ८ मेकमार्ख

तदुद्रयोल्लसितमम्ब वर्त्तते यत्र नित्यमिह सामरस्यतः। शौनिकेत १पद नित्यजृम्भितो-ह्नास एष तव मे पुरस्सरः॥ ८५॥ भोग्यभोक्तृरुचिघस्मरं मनः पञ्चवाहमयमुच्यते तमः । निर्निकेतपद्मेति यत्र ते <mark>कोऽप्यसौ सततमध्वरोत्सवः ।। ८६ ॥</mark> पूर्णसत्वरजतादि<sup>४</sup> हृदुगता निष्ठतात्व १ खिल लोकवाहिनी<sup>६</sup> । पञ्चधा वहति शाश्वतोदया सिद्धि॰सिन्धुरिवसिद्धसेविता॥ ८७॥ व्योमयान<sup>-</sup>मतितत्पुरस्सरः पञ्चधा प्रसर एष तावकः। जुम्भमाग्गगुरुवक्त्रचित्पथो-ह्यासिमूर्त्तिरियमास्थितो जगत्॥ ८८॥ स्पन्दमाद्यमनुकुर्वती शिवे निर्निकेतनपथोत्थिता गुगौः। शून्यधाम वमति त्वमिष्टित-ध प्रागधिष्ठितरवा विज्म्भसे ॥ ८६॥

१ सोनिकेत २ तनुः ३ तमुद्धृतो ४ तन्त्वार्ष ४ विहृद्दगतौ निष्पतन्त्य ६ पावनि (नी) । अ सिद्धुसि ८ यासमी ६ मिष्टिताः ।

चिच्चमत् करण्रुढनिर्भरा त्वं पुरा स्फुरिस सैव खेचरी। रूपसंग्रहण्द्रशितेषणा ते जनाः<sup>१</sup> स्वरसवाहिता³म्बिके ॥ ६० ॥ देवि नैकविषयोद्यमस्फुरा रोहिणी भवसि सैव भूचरी। **स्पर्शसंग्रह्णनित्यसम्मुखी** स्वैरितां न जहसिं स्वभावजाम् ॥ ६१ ॥ प्रत्यगात्मनि दशो वकुञ्चना विश्वमन्नमुद्रे वितन्वती । यस्य संहृतिमुखेन दक्चरी४ सेव देवि रसचर्वणोन्मुखी ॥ ६२ ॥ प्रान्त<sup>६</sup>चित्तमुखतोऽधितस्थुषी स्वस्वरूपमनिकेतमञ्जसा । रौद्रभावकृतवाह्यज्म्भणा गोचरी त्वमसि॰ गन्धहारिणी ॥ ६३॥ ब्रह्मविष्रहकलाधिरोहिग्गी पश्चवाहवपुषः कलास्तव । सामरस्य घटितोद्या शिवे श्रश्रदुञ्जसति सिद्धमग्डलम् ॥ ६४ ॥

१ तेजसा २ वादिना ३ तामजहित ४ वकुगुठना ४ दिक्चरी ६ प्राप्त ७ त्वमपि ।

भानुशीतकरवन्हिकुगडली <mark>बिन्दुसूत्रितपरावर<sup>ः</sup>स्थला</mark> । रुद्रशक्तिरपि कालकर्षिणी त्वत्कपञ्चविध₃वृत्तिसूचिनी ॥ ६५ ॥ घोषबाड़बशिखास्तदुत्तरं बिन्दुनादयुगलं च यत्पदम्। स प्रसाद इव पञ्चिभः शिवे त्वां कलाभिरनु<sup>५</sup>क्लृप्तमोमपि ॥ ६६ ॥ इन्दुश्लवृषटङ्कमातृका <mark>कालबीजधृतपञ्चभूमिकः।</mark> लोकसन्धिविहितध्रुवोदयं-श्चिन्मयश्च तव देवि दर्शितः॥ यज्ज्वरादि<mark>पदमम्ब वायुना</mark> यां शिखा मधुसपन्नगास्पदा । यानि सामधुनिविष्क<sup>६</sup>सृष्टिका पंक्तिरप्यनुकरोति ते स्थितिम् ॥ ६८॥ यन्नभः स्फुरति यो मरुत्त्रया-धिष्ठितो विधृतसर्गरुपया । या शिखा यदुतवारियज्ञसू-र्याम्ब पङ्किरपि तैस्तथाविधः॥ ६६॥

भूचरी वहसि दगडतः क्रमं मुगडतोऽपरचतुष्टयी च सा। भोग्यभोक्तृकलनोर्भसंच्ये सामरस्य रसरोहिनी<sup>१</sup> शिवे<sup>२</sup>॥ ५००॥ यस्त्वनाहतधृतोध्र्वश्वारगः स्त्रय<sup>५</sup>श्रमूलगगनस्थितस्वरः<sup>६</sup>। तत्र देवि वियद्यपार्श्वया॰ मध्यगा वहसि पञ्चधा क्रमः ॥ १०१ ॥ पञ्चवर्णामयपिगडगामिनी मञ्चपञ्चकतनुस्त्वमम्ब या। देवि वर्णनवभासिनः क्रमा सामरस्य कृतपञ्चवृत्तिका ॥ १०२ ॥ श्न्यमम्बमहमुच्यते त्वया यत्त्वमत्र गगने सदोदिता। दिव्यमोघमत उदुगिरन्त्यसौ स्पर्शमुञ्कसि हि वामवियहा ॥ १०३ ॥ <del>श्रम्बरस्यपरमागतं शिवे</del> सैवचित्तमनघा स्वभावतः। स्पन्दमेत्य परमं विराजते १० खेचरोध प्रग्ततखेचरत्वया १ ॥ १०४॥

१ दोहिनी २ ग्रुमे ३ हतोर्ध्व ४ पारग-पादग ४ तत्र ६ तो स्वरः ७ विधद ८ इव मासि नि-ष्क्रमा ६ मार्थता सदा १० हिरा ११ चरि १२ चरः सदा

व्यक्तमक्रम विज्निम्भतां शिवे त्वं विसृष्टिभुवनद्वयोदया। सैव संचरित संश्रिता यदा भूचरी भवसि संज्ञया तदा ॥ १०३ ॥ स्वं वपुः स्फुरग्गशक्तिलच्गां तत्तदर्थमयमम्बिके च्राणात्। सैंव चेन्निजपदान्तवर्त्तिनः <mark>संहरस्यथ तथा</mark>सि टक्चरी<sup>३</sup> ॥ १०६ ॥ प्रत्यगर्पितमुखी भिदा च्या-द्यै<sup>४</sup>करस्यमधिरोपितं त्रिधा<sup>४</sup>। स्वं क्रमं यसिस सैव चेदसौ गोचरी खलु महाम्बरान्तगा ॥ १०७॥ पश्चमु स्फुरिस देवि वृत्तिबु त्वन्मयीषु॰ यदि काचन<sup>-</sup> खतः। श्रवदाशु निखिलास्तदैव ताः सामरस्यमधिरुद्य भान्त्यमूः ॥ २०८ ॥ निर्णिकेतन तयाम्ब खेचरी स्फारिताः गगनवामया<sup>१०</sup>रवया । नाद ११ सर्गनिहितस्ववैभवा दिक्चरीस्फुटमधिष्ठिता यया ॥ १०६ ॥

१ स्मिता २ त्तिं नि ३ दिक् चिर ४ दैक ४ क्रिया ६ मही खरान्तगा ७ तन्मयी ८ काच-शक्षतः ६ स्तथैव १० कामया ११ नाथ

चोभमम्ब तव तावदिष्टतो द्वचष्टरिमतनुनाद्वियहा। विन्दुभूमिमधितस्थुषी स्फुटा नन्दचक्रविभवासि भूचरी॥ ११०॥ दिक्चरी त्वमिस विन्दुभास्करा जृम्भिता बहिरिहाम्बनिर्गता। अर्थपञ्चकमलं यसत्यसौ भूचरीं नयसि निर्विभागताम् ॥ १११ ॥ तदिद्वपञ्चकलविह्नवियहं सप्ततिच्छखमशेषघरमरम् । मूर्त्तिचक्रमधिरुद्य दिक्चरी त्वं परा विश्सि वाचमद्रया॥ ११२॥ चेतसः कृतमदास्वज्रम्भया त्वं निजं वियदभूमिजग्मुषी । यह्मती परममम्ब चित्पदं मङ्गलासि विधृताहृतिः परम् ॥ ११३॥ अस्वराग्रिम**बिकास** धर्मिणी विश्वचकपरिमेलनोद्यमा। भावनादिकलनातिवर्तिनी पञ्चवक्त्रधिपीठिमज्यसे ॥ ११४॥

विन्दुनाद्रशश्रिपीठभास्वरा ज्वालराजभगकालवियहा । **अस्वराख्यपरमाम्बरा**त्मका मङ्गला त्वमसि वाकत्रयातिगा ॥ ११५॥ द्वचष्टरधामनिलया चितिः शिवे स्फारयन्त्यनिशमात्मनो बलम्। निर्मिकेतनपद्गः तनोष्यसौ <mark>ज्ञानरश्मिविसरंसदोदितम् ॥ ११६ ॥</mark> अन्तरम्ब वहिरप्यमीकरा ये तवा रच्तनवोङ्ग एष यः। वियहद्वितयमप्यतः परं चिन्नभो नयसि नः करं किणी ॥ ११७॥ <mark>यत्प्रकृत्यवधितत्त्वमगडलं</mark> चमामुखं परिमित्रग्रहास्फुटम् । क्रोधनी त्वमिस सि सि हीर्षया मन्त्रमूर्त्तिरिह ते विजृम्भते ॥ ११८ ॥ देवि कार्यकरणास्वयं वपु-स्त्वं त्रिशक्तिविसरद्युणात्मकम् । मान्त्रमुयरससंकुलं परं वीर्यमानयसि तजिजहीर्षया ॥ ११६॥

सर्वदेव सक्टदास्थितोदया सर्वतः चपितकल्पना भिदा। इत्थमेकवपुषा त्वया निजा स्पारिता महति लच्मचित्विषः ।। १३०॥ उद्यमप्रथनचर्व**णात्मकं** जागरादिपदमम्ब यत्क्रिया। यत्तुरीयमपि तद्दविलापनं<sup>र</sup> भातनुस्त्वमिखलेऽत्र जृम्भसे ।। १३१ ॥ या निकल्परहितोचमगडला-रूढ उल्लसति मातुरम्बिके। प्राग्विमर्श इह तन्मुखी प्रथा ज्ञानमर्थ<sup>४</sup> विधृता तनुस्तव ॥ १३२ ॥ ईहगेतदिति तत् प्रथास्थिते-यो विमर्श उदितोन्तरचतः। मन्त्र एष<sup>४</sup> तव बृन्दचक्रगो<sup>६</sup> यन्मुखी भवति तावकी क्रिया ॥ १३३॥ <mark>भोग्यभोक्तृपरिघद्दनोल्लस-</mark> न्निर्मलप्रमद्निर्भरोद्या। लोलिताखिल<sup>्</sup>हृषीकृत्वतिका युक्तिरम्ब तव विश्वमेलिनी १३४॥

१ छक्षचित्पतिः २ द्विलापितं ३ जूम्भणे ४ नमत्र ४ एव ६ कको ७ लौकिकी द ताकुलह ६ लिनि ।

ज्ञिमात्रमपनीतवासनं निर्विकल्पमधिरुह्य चित्त्विषा। सामरस्यकृतशाश्वतोद्या ृत्वं हि शक्तिरधितिष्ठसीश्वरे<sup>श</sup>॥ १३५॥ शून्यमम्य गगनं हि या महत् स्पन्दबीजमनिकेतमीयुषी। लीयते भटिति चित्तया त्वया ्शम्भुरिम वपुषाऽत्र भूयते ॥ १३६ ॥ ज्ञानमम्बसम<sup>३</sup>पूर्णचित्पयो राशिलम्बिलहरी त्वमुच्यसे। तद्विमर्शतदुपा श्रितकम-<mark>ध्वंसमूर्तिशतभ्मूर्ध्वमगडलात्शा १३७॥</mark> स्त्यायमानशिवचिद्रसात्मकं भाववृन्दमधिरुद्य भामयी॰। खानिलाग्निजलभूमिभासिनी<u>ः</u> 🥕 शम्भुतः प्रभृति जृम्भिते शिवे॥ १३८॥ स्फारतावकविमश्पावक-भ्राम्य १०मा ग्यानसारभारिमका। पश्चदिव्यकुलबीजविग्रहा त्वत्विषोऽस्य शिवचिन्नभः प्रदाः ११॥ १३६॥

१ तीरबरे २ वीयते + पीयते ३ शम ४ तदुपग्रहक्रम ५ तिजित ६ मग्डला ७ भामया ५ सिनि ६ जूम्भसे १० द्वाच्यमाण ११ पदाः।

यन्ययोऽपि षडुमे यया धृता सा निरावरणचिन्नभः पदाः। स्पन्दमूर्ति<mark>हृतभेदडम्वरार</mark> भैरवी त्वमसि विश्वभेदिनी ॥ १२०॥ **ऋष्टपुर्युदितबीजवासना** संहृतिप्रणवरिमपुञ्जया। लीढमात्रमुखभेदिता त्वया भूयसे जननि लेलिहानया ॥ १२१॥ त्वं पराप्रभृतिवैखरान्तिमो-ल्लेखविस्तरविलाप<sup>३</sup>नोन्मुखी। देव्यनावरणशम्भुसद्मगा खेचरी भवसि<sup>8</sup> चिद्विकासिनी ॥ १२२॥ वहिसूर्यशिधामघरमरी कुगडली तटिदिवोत्पतन्त्यसौ। शाम्भवं जननि बिन्दुमध्वना मध्यमेन च गतासि खेचरी ॥ १२३॥ मुद्रितस्वकृततत्त्वमगडला जुम्भते १ स्वजठरे सदोदिता। वृन्दचक्रगतपञ्चभेद्गाः त्वं शिवे दिशसि योगजां श्रियम् ॥ १२४॥

ज्ञानमम्ब तव भेदितैः स्वरै-स्तैस्तु योग इह षगड वर्जितेः। व्यञ्जनैरुद्यते महान्तिकै-र्मन्त्रशक्तियुगलं कहादिभिः ॥ १२५॥ बिन्दु चक्रः शशिकुगडली शिखा मूर्तिरम्बरगता चतुर्विधा । शक्तिरत्र कृतशम्भुभेदना षष्टिरम्बरगताश्चतुष्पराः ॥ १२६ ॥ <mark>ऋादिहान्तनिजदेहनिर्गताः</mark> षष्टि । चतुरुत्तरा रुचः । खेचरी जठरनिष्ठितास्त्वया मङ्गले परमभेंदतः कृताः ॥ १२७ ॥ ज्ञानदीधितिषु रौद्रदीधिते-र्मन्त्रदीधितिषु वामयोदितम्। योगदीधितिषु जुम्भतेऽम्बिका ज्येष्ठयेवमथ शक्तिदीधितिः॥ १२८॥ देव्य<sup>४</sup>भेदितकला चतुष्टया शम्भुदीधितिषु दीप्यते स्वरः। मत्स्थितित्वमपि वर्गाभेदिनी मङ्गले वहसि यत् प्रधानताम् ॥ १२६॥

स्पर्शवर्णमयपञ्चवर्गजै-र्विस्तरैर्जनिन मुद्रिता त्वया। व्यक्तिश्भेद्रचना समन्ततो व्यक्तिःधामसहिता जगन्मयी ॥ १५०॥ आदितः क्रममयीभिरम्ब याः पञ्चिभभवति योनिभिः स्वतः। **अक्रमक्रममयस्वद्राश्रयात्** सक्रमः स्फुरति सृष्टिलच् गः ॥ १५१॥ केवलं जगित यानिरक्रमो योगः मूर्तिरिह ते सतां मता। योनिरत्र महती तदुत्तरा सा यदेतदवभासनं तव ॥ १५२॥ शङ्खयोनिरत उत्तरा धृता<sup>ः</sup> वृत्तिरम्ब तव यत्तु चर्वणम्<sup>६</sup> कालवियह्विलासनं पुनः पद्मयोनिरि देवि कस्य वा ॥ १५३॥ निस्तरङ्गजलधिक्रमा स्थिता कालिधाम्नि तव भेदघस्मरे। दिव्ययोनिरिह ख॰स्वरूपिणी निःस्वभाव उद्यः परस्तवः ॥ १५४ ॥

स्वस्वरूपमयविश्वमूर्तिदृक् सिद्धगाढपरिरब्धः वियहाः । स्पर्शमुक्त भिष्ठह्य पञ्च्यते । <mark>योनयो विधृतमुष्टि<sup>४</sup>मगडलाः ॥ १५५ ॥</mark> जागरा मुखचतुः पदाद्वयो न्मेषसंस्फुरितमातृलच्गा। निर्द्रयाद्वयगतिर्महाखगे <mark>द्राक् तवाम्ब पतिसिद्धमगडली ॥</mark> १५६ ॥ कुगडहृत्स्वरचतुष्टये स्थितो व्यक्तितः <sup>५</sup> प्रभृति यो जगत्क्रमः। तस्य गोपक उद्यवैभवो योऽवतार इह साम्ब ते प्रथा ॥ १५७ ॥ स्पन्दमूर्तिमविनश्वरं खगं स्पर्शशृन्य इह हंसमास्थितेः । ईश्वरस्त्रिपथभद्यधाम गो यस्तमम्ब भजते खगेन्द्रताम् ॥ १५८ ॥ प्रातिमं प्रथम उद्यमोऽम्ब य-श्चित्र विश्वरचनादरो द्रयः। कूर्मवृत्तिमनुकृत्य कूर्मतांध यात्यसौ तव निवेशितः १० पथि ॥ १५६॥

१ रिब्धि २ मूर्त्ति ३ वर्तते ४ सृष्टिम ४ व्यक्ततः ६ स्थितः ७ व्योम ८ नोदरे द्वयः ६ कुर्वतां १० विवेशतः।

पञ्चचक्रतनुरेष ज्रम्भतेश निर्विकल्पश्चिववोधचित्फला<sup>र</sup>। पश्चसु क्रममहीरुहाः शिवे त्वन्मरीचिषु निरस्तवैभवम् ॥ १४० ॥ बीजमम्ब तव पंचधोदित-स्फारितप्रयुण्**दे**वताक्रमः। सिद्धिदोऽयमपरीतजृम्भणो<sup>३</sup> यः प्रकाश इह सोऽन्तचक्रगः॥ १४१॥ शंभुधाम्नि पतिताम्बरेश्वरि शक्तिधामनि ततोऽनु खेचरि । भूचरी त्वमनुयोगधाम्न्यतो दिक्चरी तदनु मन्त्रधामनि ॥ १४२॥ पंचमो भटिति पातकः क्रमा-५ दियुषी स्फुरिस रौद्रवैभवात्। ज्ञानधाम्नि निखिलेशि गोचरी न क्रमस्तव निराश्रये पदे ॥ १४३ ॥ ज्ञानतः प्रभृति पंचमं शिवे यत्त्वमत्र परचिन्नभस्तनुः । पंचवाहमयशक्तिगभिगी भाससे प्रथनकेतघस्मरी ॥ १४४॥

१ जृम्भिते २ सत्फ ३ द्धिदोऽकमपरीतजृम्भग्रे ४ ऋमं ४ कक्रमा ६ भस्तनः।

त्वं निरन्तरचिद्म्बरात्मिका वेलयाऽम्य तुलितादयाम्बुधेः। त्वय्यमूर्भिटिति संविदापगाः पूर्णतां द्वधित निर्णिकेतनाः ॥ १४५॥ पंचधा प्रनृतवैभवं शिवे चक्रमेतदिह्र गोचरीकृतम्। विश्वभन्त्वनिरुपाख्य चिन्मयाः त्वत्पदाद् गलित नैव जातुचित् ॥ १४६॥ धाम यद् भवति मुद्रया समं पातसंविद्निकेतनाश्चये । याऽणु भावकविकाकला च यत् सर्वमम्य तव बृन्दचक्रगम् ॥ १४७ ॥ **अस्वरोल्लसनबीजमियमो** चीगातो वपुरपाकृतकमः। नाद एष॰ तव विश्वदेशिकः कोऽपि संविदि विमर्श ईश्वरः ॥ १४८॥ यन्थिपञ्चकविभेदिनी चितिः पञ्चतारिक्षिपिवृत्तिसूचिता। येथमम्ब परधाम्नि ते तनु-योंनिपञ्चकमयी निराक्रतिः॥ १४६॥

१ तनाम् २ भेरवं ३ दिति ४ न्मयं ४ नाश्रये ६ यार्गाभावकलिता ७ एव ८ देशिक ।

मेष एष उदयः परो मम छन्दतोच्तनुतां वहत्युमे<sup>१</sup>। नित्यतुर्यमहिमा यसन्निभं मेष एति तव धाम्नि संस्थितिम् ॥ १६०॥ छन्दतो मम निराश्रये पदे मुक्तबाह्यपदिसम्बकल्पनाः। संविदो वसत यूयमित्यमूः शास्त्यसौ तव निरर्गलः शिवे ॥ १६१ ॥ निस्तरङ्गपरमाद्यप्रथा-म्भोनिधौ प्रतिनिवर्त्तितः क्रमः। विश्वमन्नमुद्रं नयत्युमे मीन उत्कटविमर्शवकगः ॥ १६२॥ निर्णिकेतमहिमानिराकृति-स्तावकोऽयमवभासनक्रमः। स्वस्थशक्तिविसरत्समाहितो यत्र सिद्धक्षनिवहोऽम्ब जृम्भते ॥ १६३ ॥ चान्तयादिकलिताच्<sup>४</sup> चक्रगो धीनिरासकृततद्विचारगाः। खगडचक्र उदितोऽम्ब ते क्रमो रुद्रसंख्य इह संस्रति कमा। १६४॥

१ न्त्यु २ तिंतक्रमः ३ वक्त्रगः ४ शक्ति ४ क्षीन्तयादिकविताक्ष ६ संहति।

निश्चितयहनिदेश्वर्जितो युक्तययुक्तयतिगतोऽक्रमः परः। सत्पथोदितखधामगः शिवे खगडचक्रविसरस्तवोत्कटः ॥ १६५॥ व्यक्तिमत्तदितरक्रमप्रथा ग्रतकृत्चतबहिर्जगत्क्रमः। निर्गतोधमहार्थजुम्भितः संभृतौर जननि तेऽन्वयः क्रमः ॥ १६६॥ <mark>याह्यतद्वयहविधातृसंश्रमो</mark> नाद्युग्म इह विश्रमोन्मुखः। रुद्रसंख्य इममतुमीहते तावके तव मरीचिरम्बिके ॥ १६७ ॥ यो दशेन्द्रियनिविष्ट उद्धृतोऽ-त्यर्थं आत्मजङ्भेदविष्तुतः। तत् चयाय वत कालकर्षिगो त्वत्समुल्लसति तावकी रुचिः ॥ १६८॥ **अच्चक्रनिवहो**ऽर्कसंख्यया स्वस्वमर्थनिवहो<sup></sup> यसत्युमे । चिच्चमत्करणनिर्भरा स ते प्रत्यग्रह्मसति तत्पदं गतः ॥ १६६ ॥

१ निवेश २ संहतौ ३ ते व्ययक्रमः ४ मिहयो ।

तरपुनर्भाटिति नीतसन्ततिः प्रेच्य देवि नव तुर्यथागमः । निस्तरङ्गपरमाम्बरात्मगां<sup>२</sup> सामरस्यमुपयान्ति दीसयः॥ १७०॥ **अविसर्गसमख**गडवर्जितं स्वस्वरात्मरुचिचक्रगामिनी। व्यक्ततत्परतया स्थितं बहि-स्तावदर्थरुचिचक्रमम्बिके ॥ १७१॥ निर्विकल्पपरमाम्बराश्रयः<sup>३</sup> उज्भितेतरपदास्तिवषस्तव । स्फारिता हिं यदि पूर्णतामधात्र संभ्रमं जगति बाह्यमीर्वरे ॥ १७२ ॥ चञ्चला तटिदिवाक्रमं परा स्पन्दवृत्ति लहरी तवाऽम्ब या। सोदयात् प्रभृति कल्पनां विना वृत्तिभिस्तिस्रभिरुज्भिता सकृत् ॥ १७३ ॥ अम्ब तत्र फलना पृथक्किया दृष्टितः स्वपथगे<sup>द</sup> क्रमे च या। तद्वविरूपममलं तनुक्रमोद्द-योगमुख्यचतुरूर्मिसंविदम् ॥ १७४॥

१ र्यधामगः २ मात्मनाम्बिका + परमाम्बरात्मिका ३ श्रयाः ४ यदि च ४ मयाः ६ तताम्ब ७ गृष्टि + स्टि ८ पदगे ६ सिखतम् ।

एकमम्ब तद भान्त्यनावृतो द्वादश क्रमचिदुर्मिडम्बरः। सृष्टिकाल्युद्यमेति यन्मुखे यं स्फुटो निरवधिर्निराश्रयः ॥ १७५॥ तस्य देवि हरसंभृते शवशादु-दुर्निर<del>ीद्य तनुरुच्छ्रिताश्रयः।</del> स्वस्वभावविहितर क्रमाक्रमे द्वैध<sup>३</sup> एष तव चित्तिषाश्रय:<sup>३</sup>॥ १७६॥ यो मनोन्मनमनोन्मनीतरः स्वस्वरूपचतुरात्मभावतः। द्वादशैक्यतनुरक्रमक्रमो भैरवस्त्वमिस देवि ते स्थिति: ॥ १७७॥ ब्रह्मविष्णुहरमूर्तितां यतोऽ-भ्येति तत्तव तुरीयमास्पपदम् । व्योम यत् क्रममयी त्वदीरणा धमहेलयखचकगा शिवे ॥ १७<u>=</u>॥ विन्दुगर्भनिहितं त्रिधामगं तद्विशिष्टमुपरि प्रसर्पति। भेदनानिधनमों यद्म्बिके तत्तु मे परमतत्त्वदर्शनः ॥ १७६॥ ॥ इति श्रोकालिदासस्य छतौ चिद्गगनचन्द्रिकायां तृतीयो विमर्शः ॥ श्रीः ॥

चतुर्थो विमर्शः

सत्वज<sup>१</sup>श्रुतकलावधि<sup>२</sup> त्वया कालवह्निभुवना मरीचय:। भच्णाय जगतः प्रसारिता यल्लया³न्नृभिरणुत्वमुज्भयते³ ॥ १८० ॥ वर्णमन्त्रपद्जुम्भया समं याः कलास्त्वदिह तत्वमगडलम् । यानि तत्र भुवनानि चरिडके तत्र कृत्स्नमपि गृह्यते स्थितो ।। १८१॥ तै धर्निरावरगायुक्तिमास्थिते-स्तावकाद्वयविमर्शसाधिता । <mark>ऋन्तराहितषडध्वमग्रडपे-॰</mark> योगिभिर्जनिन शश्वदीड्यसे ॥ १८२॥ मूलतः प्रभृति पावकाश्रयादुः द्वादशान्तिनधनाः शिवे जगत्। वाहतत्प्रथनयोर्निषेदुषी मज्जयस्व तव धाम्नि चित्पदेशा १८३॥ ये निरावरण्युक्तिशालिन-स्तां प्रतिस्फुरति तत्परं नभः। यत्र मेयमितिमातृघस्मरे वासनापि न जगद् विभेदगा १०॥ १८४॥

१ सत्वन २ धिस्त्वया ३ यहाया ४ ज्ञिति ५ दहाते स्मृतौ ६ त्वं नि ७ गुडलै ८ श्रया ६ यत्पथे १० देना ।

वृत्तिसंहरणमेवः मातरि व्यज्यते न खलु संस्तुति चयः। तद्द्यं च तव धाम्निसंभृतं <mark>चिराडकेयमिति चरिडमा त्विय ॥ १८५ ॥</mark> भूतयन्त्रनिलयास्तवाम्बिके शक्तयोऽच्रथवृन्द्रमास्थिताः। रवत्पदं हि विषयामृतासवैः<sup>३</sup> स्वस्ववृत्तिकुसुमैयजन्त्यमूः॥ १८६॥ <mark>गोचरीप्रभृतिशून्यपश्चिमं</mark> भूत ध्वट्कमवमज्य धाम्नि ते। स्वप्रथेश प्रमद्निभरापरं शक्तयो द्वति द्रमीश्वरे ॥ १८७॥ द्वादशाम्ब करणाष्ट्रमगौरवै-मातृवह्निविदिते त्वदम्बरे । विश्वमेत्य सहसा मरीचयोऽ-श्नन्ति चिन्मुकुरबिम्बितं जगत्॥ १८८॥ बाह्यमीश्वरि विना सुद्र्पणे = बिम्बमेतदनुकारिणी तनुः। व्याप्ततामुपयुषि त्वद्म्बरे युक्तिमहिति न बिम्बवाह्यताम् ॥ १८६॥

१ मेव २ स्मृति ३ बिन्दु ४ रसैः ४ भानृष ६ प्रभे ७ किरणात्मनोखैः प विनाददर्पणो ।

अस्ति वाह्यमिति तत्प्रथेत चेत् तादृशप्रथनगर्भिता हिर तत्। सः प्रवेदयि निष्प्रमाणकं मानमम्ब खलु साव्यते प्रथा ॥ १६० ॥ ईहगेतदिति चैव मा फलं तत्तथेति हि विमर्श आन्तरः । निर्विबोध<sup>४</sup> उपधानशब्दवत् कर्म सा त्वयि पुटत्रये स्थिताः ॥ १६१ ॥ माययान्तरमपि स्थितं जगद वर्त्तमानमवभाति बाह्यवत्। भूतभावियुग<mark>लं यथापुरं</mark>ध विद्ययाम्ब तव वृत्तिरूपया ॥ १६२ ॥ त्वं ग्रहानिखिलभास-गूहनी भामयेन वपुषाऽवतिष्टसे । यच यस्तव पतिर्गु हाशयः <mark>प्राणिचक्रमखिलं च यस्य पूः ॥ १६३ ॥</mark> भासितं जननि मायया बहि-विम्बमेतदनुकारि मानसम्१०। मातुरेतदुभयं च विम्बितं तावके वपुषि यदुद्वयं ११ स्थितम् ॥ १६४ ॥

१ अभि २ तं हि सत् ३ न प्रवंदयित ४ आन्ततः ५ निर्विवाध ६ त्रयी स्थिता ७ यथान्तरं द भाव ६ हाश्रयः १० मावनम् ११ विद्यया ।

वारि वहिमुकुरादिषु स्फुटः स्वच्छवस्तुषु कुमारि विम्बताम् । मन्त्रिता सह परिच्छदेन यत् तेन विम्बमनवेचितं तव ॥ १६५॥ यत्समृतौ स्फुरति वस्तुविम्बतं स्वप्तसंप्रथमकल्पयोश्च यत्। विम्बवर्जिमिह तन्निदर्शना त्वन्निमम्रमुदितं जगत्त्वया ॥ १६६ ॥ स्वप्नदृष्टमसदित्यसद्वचो दिव्य एष यदिह प्रमाणतः। कल्पनापि न मृवा फलं शिवे यत्स्थित<sup>ं ३</sup> गरुडभावनादिजम् ॥ १६७ ॥ ख्यातिरम्ब यदि याति पूर्णता-मीहगेतदिति कल्पनामयमः। तत्तथेति हि विमर्श उत्तरो नान्तरेति परिमर्दयोग्यताम् ॥ १६८॥ अस्मिता यदि धृता जपे स्थिति:ई देवि तद्वदनजार्कसोमयोः। मारुते नभसि वा तदाकृति-स्तत्कृतिं च कुरुते हि पूरुषम् ॥ १६६॥

१ विह्नवारि २ मन्त्रता ३ स्मृतं ४ मयी ५ तत्तदेव ६ अस्मितं यदि धतं जलस्थले ७ तिश्च ।

कल्पना यदि मृषेति भाषिता धारणा फलति केन हेतुना। देवि संकलनबोधजीविता देवता किमिति तैर्नि हीयसे ॥ २००॥ तन्न जग्मुरुद्धो स्वयौक्तितो विष्णुरात्मजमदर्शि यच्चितः। तातमम्ब तनयस्य शङ्करो द्ग्धमेष हि बहिः क्रमस्तवर् ॥ २०१ ॥ रूपमेष्यति हयाननं हरे-गींपसंज्ञमगमद् बहिः पुरः। तद्द्रयं चर् भजतां बहिः फलं भावि चेन्न सदती तमम्ब या॥ २०२॥ अच्रेऽम्ब परमे वियहचो यत्र यत्र सकला च देवता। तन्न वेदयति चेहचां फलं तद्विदां तदिति हि स्फुटा श्रुतिः॥ २०३॥ वह्निभानुशशिविद्युदातपं ज्योतिरिङ्गणनभश्चराद्यः। ये रफ़रन्ति हृदयेऽपि सारवाः तैः सदम्बरगतैहिं भूयते॥ २०४॥

देशकालमवभासि यादशं यत्तया नु<sup>१</sup> भवितुर्विभेदिनः। तत्तया सकलमी दयते जनं मत्ऋतस्मृतिमवेचते च्याम् ॥ २०५॥ यद्यनङ्चयदनुभू तिरीश्वरे सा स्मृतिस्तदितिना प्रथिष्यते । संस्तवो ह्यनुभवस्मृतौ स्थित-स्तत्च्येऽनुभव एव न स्मृतिः॥ २०६॥ संस्मृतिः सदृश्वस्तुबोधिका दृष्ट एव विषय<sup>३</sup>स्मृते रतः। दक्शिवे विषयभानु<sup>४</sup>विश्रहा <mark>ा तत्रिधा<sup>६</sup> स्मृतिरियं यदाहृता ॥ २०७ ॥</mark> द्रष्ट्रदृश्यदृश्चित्तच्यां जगत् प्राक् स्मृतेस्त्वयि तदम्ब संहृतम्। उन्मिषत्यपि पुनस्त दुद्गमे तल्लये निमिषति त्वदिच्छया ॥ २०८॥ सं॰प्रमातुरिह जीवितं स्मृति-र्यवतां प्रकटयत्यमुष्य या। या च दुग्जननि निह्नुतेन ते अप्युमे सह पुनर्विरूपताम् ॥ २०६॥

<sup>&</sup>lt;mark>१ न ० स्मृतो ३ विषयः स्मृतेतरः ४ भान ४ तत्प्र</mark>था ६ स्त्वदु ७ सा प्रमा ।

दुग्विधत्त इह विश्वमिष्वके तत्पुनः स्थिरयति स्मृतिस्तव। तन्मिथोपनिहिते विषीद्सि त्वं तु योगतमहीह (१) नाश्रिता ॥ २१०॥ स्ट्रष्टिपालन निरोधल च गा रूपतां वहसि बिन्दुलच्याः । तद्विलच्यपद्यात्तमिम्बके चिन्मयी पुनररूपमुच्यसे ।। २११॥ भोग्यभोक्तृमयभा विमर्शगा देव्युमा चिदुद्रे दृढां दशाम्। अपयन्नलनसोममिश्रगा-स्तद्दविमर्शः इह भानुजुम्भणः॥ २१२॥ दुष्टि रूपमिद्मम्ब भावितं स्थेम<sup>१०</sup>रूपकरणांशुभिर्जगत् । स्वादनाख्यमनिकेत्युक्तित-स्तं पुनःश्र्लयमयेन चात्मना ॥ २१३ ॥ <del>अच्माल<sup>१२</sup>पशुभेदवियहात्<sup>१३</sup></del> त्यागसंस्मृति १४ हृतार्धरू पिगा। त्वत्पदेग्लिपितकल्पने लयाद् भाति बिन्दुमिति किं न १४ सुद्रया ॥ २१४ ॥

१ परिहिते २ निपेधिस ३ लक्षणा ४ च्यते ४ गा ६ देवि मां ७ णात् ८ वक्ष ६ सृष्टि १० सोम ११ स्तद्वपुर्लयमनेन १२ मूल + शूल १३ ग्रहा १४ संस्टितिध्रुवा १४ नु ।

यादःशासु निखिलासु सर्वदाः सर्वतः स्फुरति चित्परा सकृत्। ग्रप्त<sup>ः</sup>भाषितजगद्विज्म्भणा मन्त्रतां भजिस तत्वध्मस्य सा ॥ २१५॥ अन्द मात्रविसर च्छिखं शिवे वहिमुग्रमुदरे वितन्वती। **यस्तकालतनुभानुमत्कला** स्वोदये दिशसि शक्तिज्ममणम्॥ २१६॥ तत्र ते सदसदर्थशून्यता निर्वृ ति॰र्जयति यत्र विश्रमः। मातृतत्करणगोचरोज्भिता काल्यकालमनुन्तल्लयोऽस्तु मे ॥ २१७॥ क्षेपमम्ब वितनोति संख्यया तदुग्रहरच सहसा परत्रये। अक्रमः स खलु काल ईश्वरे प्रत्यमुष्य भवती च काल्यसौ ॥ २१ = ॥ ते बहिर्धनवृते रुचिस्तमो-हारिग्गी वहसि हास्यरूपताम्। त्वं च चिन्नभिस माययावृते तिद्ध काल्यसि परेस्त्वमीचिता ॥ २१६॥

१ दशा २ विथा ३ रिस ४ गुप्ति ४ नस्त्वमञ्जसा ६ अष्ट मार्ग ७ निचृत्तिर्भवित यत्र विश्रमम् इ मनुतं छयो ६ खे ।

द्वादशात्मकविकालघरमरी कालकाल श्रावभू मिका वरा । यादृशी भवति चणिड तादृशी त्वां विदुः कलितकल्पनापराम्॥ २२०॥ यत्कुलं त्रिविधमम्य तद्भवो यत्प्रकाश् उपलच्चितो भहान्। तत्र यन्निखलक लिपतोर्गावा-स्त्वं यदूर्मिंश्सि कृत्यलालसाः॥ २२१॥ उन्मिषन्निमिषद्च्युतद्वयं विश्वमेतदुद्रे धृतं यया। सा त्वमम्ब लहरी शिवाम्बुधेः चोपसंप्रकटनयहोन्मुखी ॥ २२२ ॥ यः परो निरुपसर्गतः परः स्यानमहानपि च केवल: शिवे। उत्तरञ्च विषयात् सः च त्वदा-नन्द उल्लसति चिद्वघनासि यत् ॥ २२३॥ विश्वसंहृति पदे लयोज्भिते लीयसे १० यदि निरंशतः शिवे। सृष्टिकाल्यसि यया बहिः पदे चिप्तमम्ब जगदाशु गृह्यते॥ २२४॥

१ लगाल २ परा ३ यः प्रका ४ लह्यते ४ यः स्फुटं निष्विलकल्पनार्गावा ६ मीरिति ७ लीलया द पयोत्सवस्तदा ६ सहित १० यते ।

लब्धमास्यपवनं च या हतं वातचक्रमधितस्थुषी शिवे। निगंमागममहो दिभतान्तरा त्वं स्थितं ग्रसिस हि स्थिताम्बिके ॥ २२५॥ या चः खान्तरहुताश्निर्गता धामचक्रमवभिन्दती क्रमात्। **ऊ**र्ध्वसोम्रसपानदीपिता साऽपि देवि कलये वहिः स्थितम् ॥ २२६॥ बहिंगोऽगडरसवदुयदन्तरे श्ब्दतः प्रभृतिचित्रितासनः । अर्थपञ्चकमसौ त्वमुन्मनी सन्धिपूर्वपदकल्पघरमरी ॥ २२७ ॥ <mark>त्रात्मभावमित्वलस्य जग्म</mark>ुषी त्वं शिवे निरवधिः सदोदिता। भावसंहृतिनिमेषवियहा संहृतं कलयसि ह्यनावृतिः ॥ २२८॥ स्वैरखेलननिवेशिताः शिवे **आत्म**भ्नाच्हचयस्त्रयोदशः अर्थपञ्चकमयाश्च वेदका-स्त्वं विनीतघनसारमूर्छिताः ॥ २२६ ॥

भच्यन्त्यखिलमच्जैः शिवे शक्तिरिमभिरिमाश्च मातृभिः। ताश्च संस्मृतमयाः महालये रज्यता हरति विश्वविग्रहः ॥ २३०॥ कालपालक<sup>्</sup>मुखं शिवान्तकं विश्वमि<mark>ब्धिपतितोद्धिन्दुवत्।</mark> पूर्णातां वहति यत्र दीप्तिचिद्-घस्मरी त्वमिह साधुःकाल्यसि॥ २३१॥ एतद्म्य सदिदन्तु नेति नः शङ्कया हृदि विकल्पलच्राः। यो यमः स खलु काल्यते त्वया भूतसंयमनकेलिकोविदः ॥ २३२ ॥ <mark>अम्ब कार्यकरगो नियच्छतः</mark> पूर्णिचित्पदमहोत्सवत्विषः। जृम्भितस्य हृद्ये खशङ्कया त्वं यमस्य वपुषासि भीषणा ॥ २३३ ॥ वित्तदारमुखभोग्यगामिनी या ममेत्यभिमतिर्मदोद्धता। याप्यहंकृतिरनात्मनि स्थिता मृत्युरूपमुभयं तवासनम् ॥ २३४॥

१ स्मृतिमहालये परे २ पावक ३ साध्य।

विश्वमम्ब कुरुषे तवासनं मृत्युसेचनमखिएडतोद्या। चिद्विकल्पमयमन्तरुयमं गाम १नाहितजगत्क्रमं व्रती ॥ २३५ ॥ शाश्वतप्रसरया चिदर्चिषा दीपिता खिलहृषीकमार्गया। अर्थपञ्चकमिदं तमो जगद् 😘 🤝 भद्रमम्ब गमित तवान्तरम् ॥ २३६ ॥ वासनास्थितिमयी भवास्पदा त्वं नियोज्य कृतविश्वसंह्तौ<sup>३</sup>। त्वद् भ्रुवा कुटिलया शिवेचगात् ं संहतः खलु भवः सवासनः ॥ २३७ ॥ कुर्वती जनि सृष्टिचित्रतां या कला भ्रमति वेद्यमगडपेश। ब्रहि सा तव कलोन्मुखी यथा त्वं क्रियोत्कुटिलयात्त्यमूं तदा ॥ २३८॥ उन्मिषन्निमिषद्रकंबिम्बया-नन्तयाम्ब परमार्थमध्यतः । अग्निमूर्त्तिरह खुज्यते त्वया भच्यतेऽपि च सक्तत्रभातयाः॥ २३६॥

१ कालमोहितजगत्रयं प्रति २ दीसिता ३ हता ४ गडले ४ तात वलयोन्मुखी यदा ६ वृद्धतः ७ प्रथा त ।

भगनाम्न इह भारते शिखा-१ शक्तिरम्ब विषयेन्धनोन्मुखी। शान्तिधाम जुषि याति निर्दृतिं त्वय्यसौ खलु शिवैकपावके ॥ २४० ॥ यो मृतागडनिभमर्थपञ्चकं प्राणिनः स्फुरति भामयो रविः। **संहतार्धमनुमन्तराहतं** तं बहिः सृजति चार्थ पश्चकम्र ॥ २४१॥ संहृतोर्ध्वनिकरस्मृताद्धिः व्यक्तमग्डतनुरम्व भास्करम् । काललच्या कला प्रदीसये त्वं हि विश्वरसभन्तमास्थिता ॥ २४२॥ भूतचक्रमधुकोश्संभृतं तत्तदर्थमधु पातुमुत्सुका । यन्मरीचिविषयाः सभास्कर त्वद्रुचौ शलभवत्प्रलीयते ॥ २४३ ॥ प्राण एषं यमकाल उच्यते मध्यवाहतनुरिममब॰ यः। रुद्रमेतदुपनोय खं परं तत्र सर्गविमुखं करोष्यसौ ॥ २४४ ॥

१ वेनलाः २ र्थविग्रहम् ३ स्तुताविधि ४ भास्वर ४ प्रदत्तये ६ विषयं सभास्करः ७ रिमरम्ब ८ लग्रडदं ६ तनोष्यसौ ।

त्वत्क्रमोपहृतः भानुमग्डलः कोध एष त्रयवहिरुद्धतः। विश्वभच्णरसा मरीचयो यस्य भीमविभव। रत्वयाहृताः ॥ २४५॥ याह्यमत्र पुरतो हरस्य<sup>8</sup> ते यं पुनर्य हणमप्यसुं पुनः । याहकाश्च वरदे मरीचयः तास्त्वद्रपितजगद्विज्रम्भणाः ॥ २४६ ॥ यः श्मशान इह भूतघस्मरे रज्यतेऽम्ब करवीरनामनि । याहकं यससि॰ तं श्रुतं महा-कालमप्यसुहुताश्दुयं हाः ।। २४७॥ दिक्चरी दशसु दिचु या वहि-स्तत्तदिन्द्रियमयीषु जुम्भते। अन्तरम्ब करण्त्रये च या खेचरी गलिस ते च तत्त्रिये॥ २४८॥ त्वष्टुरम्ब शिवबोध १० भास्वतः सृष्टितः प्रभृति या मरीचयः। द्वादश क्रमपदत्रयोध्वगा-स्तासु संचरिस वा<sup>११</sup> त्रयोदशी ॥ २४६ ॥

१ पहत २ गडलं ३ ममयाः स्ववा ४ रन्ति ४ यत् पृथग् ६ ततः ७ सित ८ प्यनुहुताशदुर्गहः ६ रा च करगं संयेच्छया १० वरूप ११ हि ।

सक्रमाक्रमविमिश्रभावत-१ स्त्वत्क्रमस्त्रितय चारुवीच्गा। तुर्यरिमण्विक्रमैकभू-स्त्वं क्रमत्रिगुणभीमकाल्यसि ॥ २५०॥ यत्र कालि दश ते कराः स्थिता द्वेच यान्त्युद्यमप्यमूर्यतः। तन्नभः श्रयसि सर्वतः परं त्वं प्रकाशशिवचन्द्रिका सती ॥ २५१॥ शान्तमम्ब यद्भिन्नमम्बरं यत्प्रकाश्घनमप्यपोह्यते । <mark>यदुद्वयोभयपद्स्त्रिरेचना-</mark>२ चत्रमुक्तनिकरो निलीयते ॥ २५२॥ त्वं पदं<sup>३</sup>त्रितयगर्भितोद्यं<sup>३</sup> निर्वपोहमुपगूह्य शङ्करः । एकरस्यलसद च्यप्रथा नादमुह्मसिस सर्वतः शिवे ॥ २५३ ॥ ये विद्नित तव रूपमीहशं ये च नित्यकृततल्लयोद्यमाः। एष तान् प्रतिभवन् सुधामयो येऽन्यथा विषमयश्च तान् प्रति ॥ २५४ ॥

१ भास्वतः २ दातिरोचना ३ पद्त्रि ४ मर्भतो ४ रम् ।

यः प्रमज्जयति मूढ्चेनस-१ स्तारयत्यपि स एष धीमतः। येन तद्भवसुधाम्बुधिः शिवे यज्जुषां वहति निस्तरङ्गताम् ॥ २५५ ॥ अर्थपञ्चकसुधा प्रपूरिते यद्भवामृतनिधौ सुखप्तवे। पद्यतां वहसि संविदिन्दिरा <mark>धामवस्तु तदुमे वपुस्तव ॥ २५६ ॥</mark> तत्र पद्मरुचिवेद्यमगडले ३ स्वादुनि प्रकटमेयिवान् लयम् । माययाम्ब पुरुषो निमीलितः <mark>त्वद्धियोन्मिषति विद्ययावृते<sup>ः</sup> ॥ २५७ ॥</mark> तत्तद्रथद्लशोभितं जहन्-निद्रमुह्मसितमम्ब वारिजम्। त्वं ध विमर्शमकरन्द निर्भरं <mark>वीरतां<sup>६</sup> व्रजति यत्र चिन्मयम् ॥ २५</mark>८ ॥ त्वं मलत्रयविलापिनी शिवे पूर्गापीठमहमात्मकं श्रिता। शुद्धभानु॰ तनुरद्दयप्रथा नन्दसाररसेवाहिनी सताम् ॥ २५६ ॥

१ तनः ३ यग्भुषां ३ गडपे ४ याकृतिः ५ त्वद्विम ६ पीठतां ७ रुर्यप्रधाननं ।

सत्सुधाब्धिरसभृत् कलान्तरी गर्भषोड्शकलाब्जविष्टरम्। प्रेतमुज्भितगमागमं शिवे स्मेरहृच्छिरसिजं१ त्वमाश्रितार ॥ २६० ॥ निष्कलङ्कमन<sup>३</sup>वेचितंच्यं यामिनीदिवसत्लज्म्भणम्। **स्वप्रकाश्**विनिमग्नचिज्जडं चन्द्रवर्ष्म यदि चिएडके समम्॥ २६१॥ यत्र<sup>४</sup> कुगडलशिखाकुलस्थिता<sup>४</sup> ये भवन्त्यकुल विन्दुशालिनः। ते बिद्नित न त्र तवाम्ब वैभवं पूर्णभानमयविश्वघस्मरम् ॥ २६२ ॥ ज्योतिषाम्ब शिख्या स॰ हन्यते पुंसि चैतसिकमुद्धतं तमः। यत्पथप्रथनलच्मपुङ्कितं<mark>न</mark> तत्वमेव शिवशक्तिरप्यसि ॥ २६३॥ निहु तोदितशतार्कदीधिति-च्छन्नचन्द्रशतलदमचन्द्रकम् । त्वं विभर्षि वपुरम्ब भात्मकं तत्प्रवेश्य<sup>१०</sup> कुरु मामनामयम् ॥ २६४ ॥

१ स्मेरभूः सरसिजं २ मास्थिता ३ नपेक्षितक्ष ४ ये त्वमएड ४ ताः ६ नु ७ यापह ५ पुङ्गनं ६ चन्द्रिक १० त्वरप्रविश्य।

त्वं कुलाख्यशशिभानुपावक त्वं निवेश करणात्मनायिके। संस्मृतासि मुनिचित्तमगडपे अय<sup>े</sup> मे कुरु तवाङ्घिसंस्तवम् ॥ २६५ ॥ पश्चवाहगति<sup>३</sup>शक्तिलच्गौ <mark>स्वन्मुखैरिखलमर्थमगडलम्।</mark> यहती मिय निवेश्य चिएडके या करोषि सहजं तवाध्वरम् ॥ २६६ ॥ त्वत्पद्रमृतिविधृत कल्मषं सर्वतः स्फुरति<sup>४</sup> पूर्णभाघनम् । सिद्धचकमिह मोदते शिवे पूर्णिमाच्यहह मे न तापहा ॥ २६७ ॥ भूतभाविभवदर्थगर्भितं कालघस्मरमुपास्यते वपुः कालकर्षिणि वहन्ति योगिनः कृष्<mark>णतः प्रभृति विश्वरूपताम् ॥ २६८॥</mark> स्पर्शरूपरसगन्धरूपजं शब्दचिद्वलसभा विभिन्दति। वृत्तिचक्रमकृताः पड्ध्वनो देशकालमयमूर्त्तिचक्रगाम् ॥ २६६ ॥

यत्प्रकाश्तमुपञ्चकं पदं तस्य भाव इह यः सतोऽम्बिके। इन्दुवह्निरविलच्च<mark>णाकुलं</mark>१ त्वं तुरीयपदगाम्य नइच्यसौ ॥ २७०॥ अम्ब नन्द्ति समन्ततः शिवे<sup>३</sup> लोकनेन य उद्यवैभवः। प्रज्ञयां वहति सार्वभौमया यश्च नेत्रध्मयमर्चिता तव ॥ २७१ ॥ वृत्ति दीप्तिनयनैर्विलच्गौ-वींच्य कालि महिमानुवर्ण्यते। केवलं तद्नु वर्णनेऽप्युमे त्वन्मुदे तद्पि दासजल्पितम् ॥ २७२ ॥ न त्वमम्व पुरुषश्च नाङ्गना चित्स्बरूपिणि न षगडतापि ते। नापि भर्तुरपि ते त्रिरूपता त्वां विना तद्पि न स्फुरेत्रयम् ॥ २७३ ॥ ईश्वरो जननि चिन्तितः प्रदः कोऽप्पनादिनिधनो महामनाः। त्वतप्रथा त्वमसि विश्वघस्मरी त्वां ततः क इह भेत्तुमहति॥ २७४॥

रक्तशुक्लतनुहंसभेदिनो त्वं पतिश्च तव तत्कृताकृतिः। भानुःशाङ्करविभेदतस्तव स्त्री चर काप्यपि पुमानिव स्वयम् ॥ २७५ ॥ रूपमम्ब तव भास्वरं पुरो वर्गापञ्चक विभेदितं पुनः। त्वद्विमिश्रणमपि ह्य सुस्थितं चित्रसंज्ञितमतश्चतुर्विधम् ॥ २७६ ॥ भासनावरणशक्तचधिष्टितो ज्योतिरञ्जनमथो द्विधा तव । वियहाभरगा विन्दुश्वेरी संज्ञ उद्भवभवः स्फुटोद्यः॥ २७७ ॥ अअनेन रुचिमिश्रगो समे रक्तमुद्धसित तावकं वपुः **थ्यामनीलतनुताञ्जनेधिके** पीतशुक्लतनुता च ते रुचौ ॥ २७८॥ सौम्यता तव सिख्चया तनोः सा तथाप्यथ रिरचिषा यदा। घोरता पुनरियं जिहीर्षया संस्मृतेऽम्ब तव धाम्नि शान्तता ॥ २७६ ॥

१ भान २ स्त्रीव काप्यसि ३ निदर्शितं ४ द्यनु ४ मयो ६ बिग्रह्डो जनिन।

भास्वरे वपुषि सर्वगे तव स्पष्टमग्डनिवहो निमज्जति । कालवह्यधिकृतौ<sup>१</sup> शिवे यथा<sup>२</sup> तत्समुल्लिसिःतदीप्तिपञ्जरे ॥ २८०॥ तावकं त्रिविधरूपवर्जितं गर्भितत्रिविधरूपमस्विके । चिन्मयं परमरूपलच्गां रूपमन्तरवभाति तद्वहिः॥ २८१॥ स्रीति नाम तव कापि कल्पना स्त्रीतिरूपमयि तादृशी च धीः। वस्तुतस्त्वमसि विश्वविग्रहा तत्परा च चितिरेव शङ्करी ।। २८२॥ त्वं चतुर्थपद्वर्त्तिनी शिवे यद्वितीयमपि तत्पदं स्थिता। योऽपि पञ्चमपदाश्रितः शिवे बस्तृतीयमपि तत्पदं स्थितः ॥ २८३॥ यत्पदं प्रथममेतदुत्तरे तत्परे तदपि तुर्यगामिनी। त्वं तुरीयतनुराहृतत्रिका पञ्चमं विश्विस पूरितत्रिकम् ॥ २८४ ॥

अम्बरेश्वरि निराकृतस्तव <mark>व्यज्यते निखिल भा<sup>१</sup> कृतित्वतः (१)।</mark> सर्वदा स्फुरिस यूयमद्वया-नन्दचित्रसरपीठवर्त्तिनी ॥ २८५॥ न श्रुतिर्न च गिरो न चागमाः खगडवस्तु विनिवेशिताश्याः। त्वां नयन्ति परमेशिर तं मखा यागयोगविधयश्च नेदृशी ॥ २८६॥ नित्यतादिगुणलिचते पदे ज्ञानयोगमुखकल्पनापि ते। अम्ब न त्वद्नुभूतिदायिनी त्वल्लयैकग्रुरुसंश्रयं विना ॥ २८७ ॥ व्योमभावविनिविष्टचेतसं प्रातिभं जगदवेच्य निन्दिताः। ते त्वमाविशसि यान्नारतं त्वन्नयेन गुरुणाम्बवीचितान् ॥ २८८॥ नित्यता त्वयि विभुत्वपूर्णते दक्किये स्वरसगोचरे च ये। तानि तावनियतीव शोषने रागवेदसकलाश्च भान्त्यथ ॥ २८६॥

१ माक २ परमेशितुं।

व्योमवृत्तिघटितुवय उल्लस-त्यद्वयो जननि देवतागणः। तावकोद्यमपर्द् अपि सर्वगो द्राग्विलापनपदं विनापि ते ॥ २६०॥ इत्थमम्ब तव वृतिपञ्चक-स्योदयोद्धतविभागसंभ्रमः। सर्वदा स्फुरित सर्वतः परं खरिडतेतरनिजस्वरूपभाक् ॥ २६१ ॥ खिरडतेतरसमस्तगर्भगौ यस्त्रपञ्चविसराश्रयो क्रमः। देवताक्रम उदेखनारतं तस्य हि त्वमसि देवजन्मभूः॥ २६२॥ दिव्यवाहविभवोदरस्थितो रिममगडलसमुद्गमास्पदम्। अव्ययान्तनव<sup>१</sup> हार्णावियहे (१) संहृतिक्रम उदेत्यकल्पितः ॥ २६३॥ लच्यशून्यसहजाश्रमोद्यां-रम्भपूर्णे निजकोट्यभेदिनी। रश्मिचकतनुरश्मितोज्ञिता त्वं च गौरि वरपुगयवासनम् ॥ २६४ ॥

अध्वविध्वनिविसिश्रवक्रयो रअश्बीजमनिकेतमं वरम्। कल्पनैक्यबहुचेद््रीः मन्त्रपीठमसि काल्यनर्गलम् ॥ २६५ ॥ स्पन्दमम्ब परिपूर्णमप्यभूः स्पन्दमुजिभतपदं निरावृति। **ट्योमरूपम**खिलक्रमास्पदं <mark>पीठमावधिक विद्ययाम्व या ॥ २६६ ॥</mark> अष्टयोनिदलपत्र पूरुषं त्वन्तवृत्तिद्लश्क्तिपेटिका । त्वं पतिश्च तव लिङ्गविग्रहो रुद्रसिद्धमुनिवृन्दबन्दिते॥ २६७॥ सृष्टितः प्रभृति यच्चतुष्टयं यत्प्रकाशनिभमूर्त्तिवृन्दजम्। यश्च खगडपदमम्ब पीठगं देहि चक्रनवकं नुतं तव ॥ २६८॥ त्वं नवार्णमनुचक्रविप्रहा स्वोद्रार्पितसमस्तदेवताः। देवि सप्तदश्वर्णभेदिता त्वं प्रकाशशिवचन्द्रगामिनी ॥ २६६॥

यः शिवात्प्रभृतिसोमपश्चिम-स्त्वत्क्रमैकरसिको गुरुक्रमः। **ज्ञाननायमिह** चक्रभानुतो यस्त्वमेतदुभयं त्वया यया ॥ ३००॥ तत्तदर्थपुरुषोधृतक्रमः <mark>प्रातिभस्फुरितदिव्यविग्रहम्।</mark> अक्रमस्तव वरं पदं शिवे योऽहमद्वयविमर्शलच्याः॥ ३०१। <del>बच्चान्तदनुसूचममिष्यते</del> ज्योतिरात्मकमवर्णमास्थिता । स्थूलमेतदनुवर्ग्य लच्यते भाव्यतो शमयितुं मनोमया॥ ३०२॥ तत्र शानतवति पौरुषो मल <mark>ट्योमवद्दगतमवेद्या त्वया।</mark> सिद्धकार्यकरणं निरंकुशं चिन्मरीचिविसरेण मङ्गले ॥ ३०३॥ <mark>सोमपुत्रमपनेष्य मद्दग</mark>त-स्त्वत्क्रमोऽच किमपि स्तुतो मया। <mark>प्रस्त</mark>भीषण्भवोऽयमम्बिके त्वत्पदाम्बुज विमर्श तेजसा ॥ ३०४॥ मुक्तमेव न मया मयोचितः प्रेरितोऽस्मि तव तर्त्तिनी खया।

Par A

सिद्धनाथ कृततत्क्रमस्तुतेः कालिदासरचितां च पश्चिकाम् ॥ ३०५॥ यद् विनिश्चयपदं च ते स्तवं योऽम्ब वेद कुरु तन्मुखं जगत्। कालिदासपदवीं तवाश्रितः त्वत्प्रसादकृतवाग्विजृम्भगाः॥ ३०६॥ त्वद्गुगान्यदहमस्तु वै जगत् तेन मोहमतिरद्य मुच्यताम्। पूर्णपीठमवगम्य मङ्गले त्वत्प्रसादमकृते मया कृतः ॥ ३०७॥ एष चिदुगगनचन्द्रिकास्तवः िकिन्नुवाञ्छितमसूत मां प्रति। यः पठेजपित देवि ते स्तुति योऽर्थमत्र विवृणोति वेत्ति यः ॥३०८॥ योऽनुगात्यभिनयत्यभीष्सितां तच तस्य कुरु सिद्धिमीश्वरि। काल वर्षिणि श्तैस्त्रिभः स्तुति <mark>तावकोमिह नवोत्तरैः कृताम् ॥ ३०</mark>६ ॥ त्रैष्टुभैरहरहः परामृशन् कालचक्रमतियन् प्रसीदति। कर्त्तुमिच्छति शिवं शिवं नृणां ज्ञायते तद्विचार्य या त्वया॥ ३१०॥

क्षेपधीस्तवन गौरि तत्कृता विश्वराशि क्रुरु सर्वमीप्सितम् । केवलं मम पुनस्तदीप्सितं सर्वतस्तव मदीच्रगः शिवे ॥ ३११ ॥ येन खेलन सरोह्यार्गावः श्रवदाविश्ति येन मां शिवः । पूर्णपीठकृतं सिद्धेस्तद्भावस्तवमादरात् वानरार्थं (१) महाग्रह्यं श्रीवत्सो विद्ये सतु ॥३१२

इति श्रीकालिद्।समहाकविविरचिता चिदुगगनचिद्रका सम्पूर्णा । श्रोः 1:

## महाथमञ्जरोधृत-चिद्गगनचन्द्रिका वचनानि →कुळुख्युःः

| y        | हृद्युहामभिलपन्नहन्तया           |         |   |
|----------|----------------------------------|---------|---|
|          | दक्कियावपुरद्क्कियात् पदात्।     |         |   |
|          | सन्तमेमि समभावदं शिवं            |         |   |
|          | सख्यहानिरमुना हि सूतये ॥ म० म०   | २८ ए०   | ) |
| 3        | पूरणात् पुरुषतामुपेयुषि "        | प्रव ,, |   |
| 30       | ईरगोन विविधेन बीरतां             |         |   |
|          | योऽयमचरगगाः प्रपद्यते । "        | ७१ ,,   |   |
| ६        | याहमित्युदितवाक् (परावसा १ परामि | वा )    |   |
|          | यः प्रकाश उदितार्थविमहः।         |         |   |
| 2.<br>e- | द्रौ मिथः समुदिताविहोन्मुखौ      |         |   |
|          | तौ षड्ध्विपतरौ श्रये शिवौ ॥ "    | ७३ "    |   |
| 80       | श्रन्तरम्ब बहिरप्यमी करा         |         |   |
| -        | ये तवाचतनवोऽङ्ग एष यः।           |         |   |
|          | वियहो द्वितयमप्यतः परं           |         |   |
|          | चिन्नभो नयसि नः करिक्काणी॥ "     | ٤٦ ,,   |   |
| २८       | ज्ञानदीधितिषु रोथु देति ते       | ,       |   |
|          | मन्त्रदीधितिषु वामयोदितम्।       |         |   |
|          | योगदीधितिषु जृम्भतेऽम्बिका       |         |   |
|          | ज्येष्ठयेत्थमधिशक्तिदीधिति ॥     |         |   |

| १२६ | देव्यभेदितकलाचतुष्टयी                     |
|-----|-------------------------------------------|
|     | शम्भुदीधितिषु दीप्यते स्वरः॥ म० म० ६६ पृ० |
| २४८ | अस्वरोह्मसनबीजम्यिमो-                     |
|     | च्छुनतावपुरपाकृतकमः ।                     |
|     | नाद एष तव विश्वदेशिकः                     |
|     | कोऽपि संहिति विमर्श ईश्वरे ॥ " ६६ "       |
| १०८ | पश्चसु स्फुरित देवि वृत्तिषु              |
|     | त्वन्मयीषु यदि काचन स्वतः।                |
| •   | शश्वदाशुनिखिलास्तु देवताः                 |
|     | सामरस्यमधिरुद्य भान्त्यमूः॥ " १०२ "       |
| ६५  | राजनात् प्रकृतिरञ्जनाच मां                |
|     | राजसंज्ञमनुबोधकर्मणोः।                    |
|     | षट् त्वया पृथगमी प्रवर्त्तकाः             |
|     | पुत्रभावमधिरोपिताः शिवे॥ " १०३ "          |
| ७३  | चाररावचरुभिविभेदितै-                      |
|     | र्मु द्रया च यदुपासनं तव।                 |
|     | तद्वशेन भजते परम्परा                      |
|     | तावकक्रमगता स्फुटीकृतम्॥ " ११० "          |
| १२७ | कल्पनापि न मृषाफलं शिवे                   |
|     | यत् स्थितं गरुड्भावनादिजम्॥ " १२४ "       |
| २२३ | यत्परो निरुपसर्गतः परः                    |
|     | स्यानमहानपि च केवलः शिवे।                 |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·     |

| 1.00 | उत्तरश्च विषयात् सच त्वदा                 |
|------|-------------------------------------------|
| - 44 | नन्द उल्लसिस तद्धनासि यत्।। म० म० १३१ पृ० |
| १६५  | वहिवारिमुकुरादिषु स्फुटं                  |
|      | स्वच्छवस्तुषु कुमारि विम्बता।             |
|      | मन्त्रिना सह परिच्छदेन यत्                |
|      | तेन विम्बमनवेचितं तव ॥ " २५४ "            |
| २३   | मातृमेयमितिसाधनात्मिका                    |
|      | त्वत्कृतोन्मिषति या विकल्पधीः।            |
|      | त्वत्स्वरूपमकलङ्कितं तथा                  |
| = '' | तस्य देवि विदुषो न मुक्तता॥ " २६७ "       |
| १२०  | यन्थयो द्विषडुमे यया धृता                 |
|      | सार निरावरणचिन्नभः प्रदा ।                |
|      | स्पन्दमूर्त्तिधृतभेदडम्बरा                |
|      | भैरवी त्वमिस विश्वमेलिनी ॥ " ६४ "         |
| १२१  | <b>अष्टपू</b> र्यु दितबीजवासना            |
|      | संहृतिप्रवण्रिमपुञ्जया।                   |
|      | लीहमात्रमुखभेद्या त्वया                   |
|      | भूयते जननि लेलिहानया।। " ६५ "             |
| १२२  | त्वं पराप्रभृतिवैखरान्तिमो                |
|      | लेखविस्तरविलापनोन्मुखीः।                  |
|      | •                                         |

| 2   | देव्यनावरणशस्भुसद्मगा                  |
|-----|----------------------------------------|
|     | खेचरी भवसि चिद्वविकासिनो ॥ स० म० ६५ ए० |
| १२३ | वहिसूर्यश्रिधामघ्रमरी                  |
|     | कुगडली तड़िदिवोत्प तन्त्यसौ।           |
|     | शाम्भवं जनिन बिन्दुमध्वना              |
|     | मध्यमेन च मतासि खेचरी॥ " " "           |
| ३१  | नाद्विन्दुं लिपिवियहागिर-२             |
|     | स्त्रिस्न अर्ध्वगविमर्शशीकराः।         |
|     | संहतिस्थितिविसृष्टिधामसु               |
|     | व्यापृतस्त्वद्ध ईश वल्लभे॥ " १०४ "     |
|     | श्रम्ब केचिदमृताम्बुचिन्म्यी           |
|     | लम्बिकांकुरशिखावलिम्बनीम् ।            |
|     | तानुमूलवलयी कृतायया                    |
|     | जिह्नया कवलयन्तिते कलाम ॥ " १४५ "      |

## योगिनीहृद्य टीकायां उद्घृतानि चिद्गगनचित्रका वचनानि ।

यत्क्रियात्मशशिभानुमध्यगे ३२ खे चरत्यनलदृष्टिधाम्नि यः। यत्तद्रर्ध्वशिखरं परन्नभ-स्तत्र दर्शय शिव त्वमिम्बके॥ योगिनी हः ६ ५० भोक्तभोग्यमयगो विश् मर्शनादु २१२ देवि मां चिदु द्धो हढ़ां दशाम्। अपयन्ननलसोम मिश्रगां तद्विमर्श इह भानुजृम्भणम्॥ 30 ,, खेनिरस्तसकलक्रियाक्रमे या चितिश्चरति शाश्वतोदया। सा श्वित्वत्वसमवातिकारिग्गी खेचरीसकलखेदहारिणी।। **44** ? मेयमातृमितिलच्यां कुलं ७२ प्रान्ततो । व्रजित विश्वमम्बिके ॥ ७२ ,, षगडवर्जमहिमद्युतेः<sup>४</sup> कला 80 बिन्दुसर्गरहिताश्च ये शुचेः।

१ विसर्गगो २ दुदधेर्द दृां ३ मिश्रणः ४ सजित यत्र विश्वमम् ४ स्वराः सर्गविन्दुरिह ।

सर्व एव शशिनः कलाः शिवे योनयो विधृतवीजतः स्वराः ॥ योगिनी हु १०३ पृ० विश्वसद्मिः चिद्यात्मनीश्वरे 3 पूरणात् पुरुवतामुपेयुषि । ये मनः प्रणिद्धुर्महर्षय (स्तान् पतञ्जिलमुखानुपास्महे )॥ " ११४ " भावनाग ममतीन्द्रयं च य-? ल्लच्यमुक्तम् ॥ 383 " यत्र यत्र मिलिता मरीचय स्नत्र तत्र विभुरेव जृम्भते। त स्ततां हि नियमावलिम्बनां ध्यानपूजनकथा विडम्बना ॥ 388 "

१ कलाश्च ये योन २ बीजकाँस्तदा ३ शिवात्म ४ धनुश्चनहान्तर्गतं नास्ति k गम्ये अती र्व तत्सर्ता निनसभावलम्बनं।

## सौभाग्यभास्कर्धृतचिद्गगनचिद्दिकावचनानि ।

भोक्तुभोग्यकरणोर्मिसंच्ये सामरस्यरसदोहिनी शिवे॥ लिलता १६१ ए० न त्वमम्ब पुरुषो न चाङ्गना चित्स्वरूपिग्गी न षग्डतापिते। नापि भर्तुरपि ते त्रिलिङ्गता त्वां विना न तदपि स्फुरेदयम्॥ " २६ ,, मेयमातृमितिलच्यां कुलं प्रान्ततो ब्रजति यत्र विश्रमम्॥ प्रर " <mark>दष्टदश्यदशिलच्यां जगत्</mark> प्राक्स्मृतेस्विय तदम्ब संहृतम्। उन्मिषत्यपि पुनस्त्वदुद्गमे त्वल्लये निमिषति त्वदिच्छया॥ 二名 ,, एतद्म्य सद्दिदं तु नेति नः शङ्कया हृदि विकल्पलच्राः। यो यमः स खलु कल्पते त्वया भूतसंयमनकेलिकोविदः॥ १५३ ,, हुत्क्रियात्मशशिभानुमध्यगः खेचरत्पनलदृष्टिधाम यः। यत्तदूर्ध्वशिखरं परं नभ-स्तत्र दर्शय शिवं त्वमिवके॥ १५७ ,,



शुद्धिपत्रम्

| <b>पृष्ठे</b> | पंक्त | अशुद्धम्      | गुद्ध <b>म्</b>    | पृष्ठे | पंक्त | ो अशुद्धम्         | शुद्धम्           |
|---------------|-------|---------------|--------------------|--------|-------|--------------------|-------------------|
| १             | છ     | ०मासी शशधर    | - ०मासीशशधर-       | १६     | 3     | हिमहां०            | हि महां०          |
| १             | 9     | हठाद्य:       | हठाद्व:            | १६     | १०    | स्फुरण श०          |                   |
| 2             | 6     | ०सिंद्धा      | ०सिद्ध्या          | 68     | 9     | त्वदनुपाक्ष्य०     |                   |
| 8             | १२    | स्तुतिर्व्या० | स्तुतिव्या०        | १७     | 6     | द्वष्टिखं मनुरुमे  |                   |
| 8             | १५    | समुपा०        | स्वयमुपा०          |        |       | द्वर्घ ष्ट         | खं मह्युरुमे नवा० |
| 2             | cq    | ०णद्धु०       | ्०णद्ध०            | १७     | १४    | नीराश्रये          | निराश्रये         |
| 2             | ११    | तत्र यो धर मह | तथै० तत्र योद्र-   | १८     | 39    | शून्यधाम वमरि      | ते त्वमिष्टित-    |
|               |       |               | महन्नयै०           |        |       | शून्यधामव          | सितत्वमिष्टिता    |
| 3             | २     | स्फुरवि०      | स्फुरण०            | २०     | १४    | यां                | या                |
| 3             | E     | धर्व मू०      | ०४र्वमू०           | २०     | १५    |                    | यानि० ०विष्ट०     |
| 8             | 2     | ०दयो दयं      | •दयोदयं            | २०     | २०    | पङ्कि०             | पङ्क्ति०          |
| 9             | १०    | सुधामयः       | सुधाम यत्।         | २१     | 3     | ०नोर्भि०           | नोर्मि०           |
| 6             | १४    | शिवात्मके।    | शिवात्मिके।        | 1      | 8     | ०रोहि०             | ०दोहि०            |
| 6             | १६    | वाचको         | वाचकः              | २१     | ११    | ०सिनः क्र०         | ०सि निष्क्र०      |
| 3             | . 8   | कला           | कलाः               | २२     | •     | ०स्भितां o         | म्भिता            |
| 3             | 6     | पारमेश्वरि    | पारमेश्वरी         | २२     | १७    | ०तन तया०           | ०तनतया०           |
| 3             | १०    |               | तेबुद्धिलक्षणाः।   | २३     | १२    | परा                | परां              |
|               |       | यो नियन्त्रय  | ति बुद्धिस्रक्षणः। | २३     | २०    | <b>०वक्त्रधि</b> ० | वक्त्रमधि०        |
| 3             | २०    | भवस्वयम् ।    | भव स्वयम्          | २४     | 9     | निर्मिके०          | निर्निके०         |
| १०            | 3     | यह्या॰        | यद् द्वया०         | २४     | १७    | ०रणास्वयं          | <b>०रणास्पदं</b>  |
| 80            | 9     | समेयुषि       | समेयुषी            | २५     |       | चिन्नभः पदा        | ०चिन्नभःपदा       |
| १०            | १७    | सस्ज्यते      | स सुज्यते          | २६     |       | षण्ड व०            | षण्डव०            |
| ११            | ११    | ०र्पण         | द्र्पणे            | २६     | ११    | खेचरी ज॰           | खेचरीज०           |
| ११            | १३    | शान्तत        | शान्तता            | २६     | १६    | ज्येष्ठयेव०        | ज्येष्ठयैव०       |
| १२            | 9     | भास्वतां      | भास्यतां           | २६     | १७    | ०कला चतु०          | <u> </u>          |
| १३            | 3     | ग्राहकं त्व॰  | प्राहकत्व०         | २७     | २     | ०ना भिदा           | ०नाभिदा ०         |
| १३            | લ     | आस्थित        | आस्थितः            | २७     | 8     | स्पारिता           | स्फारिता          |
| १४            | 8     | ०रोपितः       | ०रोपिताः           |        |       | या नि०             | यो वि॰            |
| इंड           | १४    | वितन्यते      | वितन्वते           |        |       | ०मर्थ वि०          | ०मर्थ वि ०        |
| १४            | 25    | सामरस्य पद्   |                    |        |       | स्वानि०            | खानि०             |
| १४            | 38    | ०वेद्य वेदका  |                    |        |       | त्वित्व            | त्वत्त्वि०        |
| १५            | 8     | ०श्रित गुरु०  | हिः पुरुव          | 38     | 3     | ०ध्वरि             | ०१वरी             |
| १५            | 9     | ०मय           | <u>्युः</u>        | 38     | १०    |                    | बेचरी             |
| १६            | alex. | ०वनुषा        | ०वपुषा             | 38     | १४    | दियुषी             | दीयुषी            |
|               |       |               |                    |        |       |                    |                   |

| पृष्टे | पंच  | हो अशुद्धम्     | गुद्रम्              | पृष्ठे | ris  | क्ती अग्रुड     | म् शुद्धम्      |
|--------|------|-----------------|----------------------|--------|------|-----------------|-----------------|
| 30     | - 4  |                 |                      |        |      |                 | र्णव-           |
| 30     | ० ११ |                 | प्रभृत०<br>०कलिता०   | ४५     | 9    | ०र्णवा          | त्वाशनं         |
| 38     | 3 5  |                 | योनिरक्रमा           | 8८     | 8    | तवासनं          | गमितं           |
| 38     | 3 6  | तेऽन्वयः क्रमः  |                      |        | 6    | गमित            |                 |
| 38     | उ १५ | कालकियो         | तेऽन्वयक्रमः         | 88     | १४   | ०त्सुका         | ०त्सुकाः        |
| 3:     | ड १८ | स्वस्वमर्थ निवह | कालकर्षिणी           | 38     | १६   | ०त्वद्रु०       | स्त्वद्भु०      |
|        |      | स्त्रं          | स्वमर्थमिह यो        | 38     | 38   | ०पनोय           | . ०पनीय         |
| 3:     | ड २० | गतः (अ          |                      | 40     | २    | त्रय०           | लय ०            |
| 3,     |      | तुर्यथागमः      | गता<br>तुर्यधामगः    | do     | १२   | दुर्प्रहाः      | दुर्प्रहः       |
| 3,     |      | ०रात्मगां       |                      | पश     | 3    |                 | ०रश्मिगण        |
| 3      |      | ্থয়:           | ०रात्मगाः<br>०श्रया- | 48     | १४   | निर्वपो०        | निर्व्यपो       |
| ३      | ५ ११ | ०मधात           | ०मधः                 | 42     | 8    | ०चेनस-          | ०चेतस-          |
| 31     |      | फलना            | 9                    | 43     | ष    |                 | ०क्षितक्षयं     |
| 3      |      | भान्त्य०        | कलना<br>भात्य ०      | ५३     |      |                 | तस्व०           |
|        |      | <sup>3</sup> यं | यः                   | 48     | 8    | ०पाचक           | पावके           |
| 3      |      | ०थ्रयः          | ०ञ्चय:               | 48     |      | ०धूत क०         | ०घूतक०          |
| 38     |      |                 | ०मास्पद्म्           | ५५५    |      | ०तमु०           | ०तम०            |
| 3      |      | ० दर्शनः        | ०दर्शनम्             |        |      | ०गाम्य नड्०     | ०गाभ्यनङ्       |
| 30     |      | स्थितो          | स्थितौ               | ध्य    | १६   | ०रेत्रयम्       | •रेत्त्रयम्     |
|        | 38   | स्तां           | स्तान्               | ष्य    | १७   | ०तः प्रदः       | ०तप्रदः         |
| ३८     |      | 0.12.140        | कुसुमैर्य०           | पह     | 3    | ०भेदिनो         | ०भेदिनी         |
| ३८     |      | ०निभरा          | ०निर्भराः            | पह     | E    | ०पञ्चक चि०      | पश्चकिष         |
| 30     | -    | मातृ०           | र्मातृ०              | 40     | 3    | कालवहा०         | कालवह्नय०       |
| 38     | ,    | प्रवेदयि        | <b>प्रवेद</b> यति    | ५८     |      | निराकृतस्तव     | निराकृतेस्तव    |
| 38     |      | साध्यते         | साधयेत्              | 45     | 2    | ०ल भा कृ        | •लभाक्          |
| 38     | 6    | स्थिताः         | स्थिता               | 46     | RY.  | यूय०            | येय०            |
| 80     | Me   | <b>ं</b> प्रथम० |                      | 46     |      | ०स्तु वि॰       | ०स्तुचि०        |
| 80     | 9    | <b>०दर्शना</b>  | ॰प्रथन<br>॰दर्शनात्  | 45     | 6    | नेद्रशी         | नेदृशीम्        |
| 88     | १२   | सद्ती तम०       | सदतीतम०              | ५८ १   | १६ त | ावनियतीव शं     |                 |
| ४२     | ३    | ०या न भ०        | ॰याऽमुभ॰             |        |      | तानि            | वियतीव शोभने    |
|        | १२   | तित्रधा         | तन्निधा              | 38     | G    | <b>चृतिप</b> ०  | वृत्तिप०        |
| ४२     | 38   | निहनु तेन       | निह्नुते न           | प्र    | 8    | <u>•गर्भगों</u> | गर्भगो          |
| ४२     | २०   | अप्युमे         | अप्युभे              | 3 3 3  | 0    | <u> </u>        | •श्रयोऽ         |
| 83     | E    | लक्षणाः 💮       | लक्षणा               | हर ह   | 3    | पीरुषो          | पीरुषेऽ         |
| 88     | 8    | याद्वशासु       | या दशासु             | 42     | 9    | मस्तु वै        | मस्तुवै         |
| ४५     | 3    | ताद्वशी         | ताह्रशीं             | ६२ ह   | 0    | ०साद्म ०        | <b>०साद्</b> न० |
|        |      | 100             |                      | ६२ ह   | ३    | स्तुति          | स्तुतिं         |

